Astronomia

Alfonso Daniel Fernandez Pousada

Los canales astronomicos
de la Gran Piramide

X En el antiguo Egipto, la observacion de las es-
trellas correspondia a los sacerdotes, como es el
caso de Anen, tesorero y profeta de Amon.
| Museo delle Antichita Egizie.

Alco largo de los afios se ha difundido la equivo-
a consideracion de las piramides como simples
complejos funerarios pero, ciertamente, estas cons-
trucciones estaban habilitadas para la practica de di-
versas funciones. Valga el ejemplo de las catedrales
y monasterios que, ademas de su funcién espiritual
y dedicacion al culto sagrado, a la ensefianza, codi-
ficacion y difusion de la religion y vehiculo de la cul-
tura, también han servido como mausoleo y pantedn
real, destacando casos tales como los del madrilefo
monasterio de San Lorenzo del Escorial, destinado a
lecho eterno de los monarcas espafoles, o la abadia
londinense de Westminster, en la que se coronan y
yacen los soberanos del Reino Unido de Gran Breta-
fa e Irlanda del Norte. Al tiempo que estos recintos
funerarios constituyen lugares de oracién y recogi-
miento, las piramides egipcias estaban acompafia-
das por templos funerarios (los templos del valle y los
templos solares) donde se rendia tributo y veneraba
el alma divina del faraon difunto, a modo de culto
a los ancestros. En su caracter altamente sagrado,
las piramides no servian simplemente como lugar de
sepulcro, sino como auténticas “maquinas de resu-
rreccion” en las que, como hemos visto en el anterior
numero de Egiptologia 2.0, parece que se celebra-
ban los ritos de apertura de la boca para permitir al
difunto la respiracion y la ingesta de alimentos en
el mas alla. Y también como mansioén del Dios, sus
inmediaciones eran concebidas como necrépolis de
los cortesanos y personajes relevantes, del mismo
modo que los camposantos cristianos se erigen a la
sombra de las iglesias, edificaciones que no son sino
la representacion de la tumba del hijo de Dios: no en
vano, los altares se orientan hacia el este (en la di-
reccion de Jerusalén, ciudad en la que fue enterrado
Jesus de Nazaret) en la cabecera de una estructura
con planta de cruz latina (instrumento de la pasion).
Desde esta perspectiva, una piramide, aparte de se-
pulcro, constituye también un recinto sagrado en el
cual se van a desarrollar otras funciones propias del
sacerdocio. Y, en el caso del antiguo Egipto, entre
estas funciones parece que se halla la observacion
astronomica.

Para la idiosincrasia egipcia, las estrellas se despla-
zan en el cielo siguiendo un canon establecido por
la divinidad, que los sacerdotes debian estudiar a fin

Egiptologia 2.0 | 31



de, mediante la vigilancia del calendario, conocer el
momento exacto en que se debian llevar a cabo las
labores agricolas. La crecida del Nilo coincidia asi
con la aparicion en el firmamento de la estrella Sirio,
indicando igualmente el principio de la estacion de la
inundacion. Por este motivo, en la civilizacién egipcia
no hay un oficio dedicado en exclusiva a la astro-
nomia. Realmente, los astrénomos pertenecian a un
grupo de sacerdotes especializados en la observa-
cion de los astros, llamados “sacerdotes horarios”
(imy wnwt) (Sanchez Rodriguez; 2000:22), facilmen-
te reconocibles por su tunica azulada sobre la cual
se perfilan estrellas de cinco puntas, en un atuendo
que nos recuerda a la iconografia medieval del mago
Merlin, célebre coprotagonista de las leyendas con-
tenidas en el ciclo arturico.

Observatorios astronémicos

Una de las cuestiones mas debatidas acerca de las
funciones secundarias de las piramides es la de si
fueron utilizadas activamente como observatorios
astronomicos. Un primer alegato a favor de dicha
teoria es la de que en otras culturas conocemos, sin
lugar a dudas, el uso de edificios semejantes con
tales fines, como ocurre en el caso de los zigurats
mesopotamicos o de las piramides mayas y aztecas.
En segundo lugar, ya desde la antigiedad algu-
nos historiadores describieron la Gran Piramide de
Keops, en la meseta de Guiza, como un centro de
estudio destinado a las observaciones astrondmicas.
Estrabon, en su Geografia, dice lo siguiente:

“Desde Heliopolis, entonces, uno llega al vértice del
Delta del Nilo. Desde aqui, las margenes derechas,
segun uno navega, son llamadas Libia, como tam-
bién Alejandria y el Lago Mareotis, mientras aquellas
partes de la izquierda son llamadas Arabia por los
romanos. Ahora Helidpolis esta en Arabia, pero la
ciudad de Cercesura, que yace cerca del Observato-
rio de Eudoxo, esta en Libia; un estilo de torre mira-
dor se puede ver frente a Helidpolis, también frente
a Cnido, donde se dice que Eudoxo habria tomado
nota de sus observaciones de ciertos movimientos
de los cuerpos celestes” (Geografia, XVII, 1, 30).

Segun Herodoto de Halicarnaso (Historia, 1, 15, 1;
17, 3,y 97, 2), la ciudad de Kerkasore se encuentra
en el origen del Delta del Nilo, donde la unidad del rio
se fragmenta en las siete bocas principales. Ahora
bien, es un hecho curioso que las aristas de la Gran
Piramide, si se prolongan hacia el norte, coinciden
con los puntos extremos del Delta, lo que significa
que el gran triangulo formado por la desembocadura
del Nilo es una proérroga del pequeno triangulo con-
figurado por la cara norte de la piramide de Keops.
Por consiguiente, la Gran Piramide resulta ser el eje,
u origen, de las coordenadas del Delta; siendo este

[OF Reconstruccion ideal de como pudo haber sido
la plataforma-observatorio de Kerkasore, con la
Gran Piramide a medio construir.
| Wikimedia Commons.

preciso lugar donde, segun Herodoto, estaria ubica-
do Kerkasore y que, segun Estrabdn, era la sede de
un gran observatorio astronomico. Precisamente, el
nombre de Kerkasore se puede relacionar con el de
la divinidad Socar, la advocacién de Osiris a la cual
estaba consagrada la meseta de Guiza y que parece
estar detras del toponimo Saqqara. Estas ideas se
ven refrendadas en la obra de los historiadores ara-
bes, quienes en algun manuscrito, como es el caso
del de Macrisi, realizan la siguiente consideracion:
“La primera piramide fue consagrada a la astronomia
y a la historia; la segunda a la medicina” (Berman;
1993:75).

Pero el mayor impulso que recibieron estas ideas
vino de manos de la propia astronomia moderna,
ya que su teoria fue recuperada en 1883, cuando
el astronomo Richard Anthony Proctor (1837-1888),
en su obra The Great Pyramid, Observatory, Tomb
and Temple, cayo en la cuenta de que el pasadizo de
entrada a la Gran Piramide estaba orientado hacia
la estrella Thuban, cuyo nombre significa “la cabeza
de la serpiente” en arabe, en la constelacion del Dra-
gon, la polar de la época en la que se erigi6 la pira-
mide. En la parte mas profunda de dicho pasaje se
halla una Camara Subterranea de la cual se desco-
noce la utilidad, por lo que durante mucho tiempo se
ha estimado como un primer proyecto desestimado
y que, segun Proctor, si se llenase de agua actuaria
como el espejo de un telescopio en el cual vendria
a reflejarse la estrella Thuban. Debemos advertir, en
este sentido, que Herodoto de Halicarnaso descri-
bié la Camara Subterranea como una “isla” a la cual
se canalizaba el agua proveniente del rio Nilo: “Las
camaras bajo tierra que estan en la colina sobre la
que estan levantadas las piramides, camaras que
[Keops] hizo construir como sepultura suya en una
isla, conduciendo hasta alli un canal del Nilo” (His-
toria, Libro Il, 124, 4; y 127,2). Proctor también se-
naldé que la Gran Galeria podria haber servido para
estudiar el transito de las estrellas, a través de un
sistema de andamiajes cuyos anclajes serian las ex-

32 | Egiptologia 2.0



T
&
/
&
e
T L AR

=Nalural Roch —

—

[@X Alineaciones del pasillo descendente hacia Alfa Draconis y de la Gran Galeria hacia Alfa Centauri, los solsticios y

los equinoccios. | Wikimedia Commons.

tranas muescas del pasillo ascendente de la Gran
Galeria. Este método podria haber sido utilizado du-
rante el periodo en que las obras de construccion no
superaron el nivel de la Camara del Rey, tiempo que
Proctor calculé en 10 anos, suficiente para que los
astronomos pudiesen llevar a cabo la fabrica de de-
talladas cartas celestes. Sumandose a estas ideas,
el astronomo escocés Charles Piazzi Smyth (1819-
1900) divulgo la idea de que la inauguracion oficial
de la Gran Piramide tuvo lugar durante el equinoc-
cio de otono del afio 2170 a.C., momento en que,
al mismo tiempo que el pasadizo descendente se
alined con Thuban, las Pléyades se encontraban en
la vertical de la piramide, con la estrella Alcione, la
mas brillante de este grupo, resplandeciendo sobre
la piedra apical, mas conocida como Benben.

En 1912, el astronomo estadounidense Percival
Lowell, conocido por haber pasado los ultimos afos
de su vida tratando de encontrar un planeta mas alla
de Neptuno (y cuyo nombre, Plutdn, se haria eco de
las siglas de este investigador), publicdé un trabajo
de investigacion sumandose a las teorias de Proc-
tor, convencido de que la Gran Galeria sirvié para
tomar mediciones sobre los solsticios y equinoccios.
Concluyd, ademas, que la Gran Galeria estuvo ali-
neada con estrella Alfa Centauri, que también reci-
be el nombre de Rigel Kentaurus, hacia el afo 3430
a.C., fechando la construccion del monumento hacia
esa época: “Such, then, was the use of the entering
passage, and such the design of the Great Gallery.
Grand as was communion there with the sky by day,
it must have been sublime at night, alone with the

the stars in the heart of that superb monument of sto-
ne. About the year B.C. 3430 it was further heigh-
tened by a spectacle which could not be witnessed
now. Calculation shows that the great star oo Centau-
ri, the brightest and nearest to us of all the fixed stars,
shone then at its upper culmination night after night
down the hushed and polished vault of the Great Ga-
llery. a Centauri now hardly peeps above the pyra-
mid’s horizon at its highest, and in a few more years
will never rise there at all until, thousands of years
hence, the pole in its majestic precessional march
raises it into view once more” (Lowell; 1912:459). Su
proximidad, como sistema mas cercano en nuestro
vecindario solar, convierte a Alfa Centauri en la cuar-
ta estrella mas brillante del firmamento nocturno, tras
Sirio, Canopo y Arturo.

En tercer lugar, a principios del siglo XX el investi-
gador Moses Richard Cotsworth, cuyos estudios
estan contenidos en la obra The Rational Almanac,
examino las sombras proyectadas por la Gran Pira-
mide sobre el pavimento septentrional que la rodea,
descubriendo que el patron de corte de las losas es
de 4’45 pies, la medida exacta que avanzaba o re-
trocedia a diario (segun la estacién) la sombra de la
Gran Piramide sobre dicho enlosado. De este modo
se fundamenta la teoria de la Gran Piramide como
reloj anual de sol: la transfiguracion del calendario
en piedra.

En cuarto lugar, la vinculacion definitiva de la Gran
Piramide con la astronomia se debié al descubri-
miento, en 1964, de que los llamados conductos de

Egiptologia 2.0 | 33



X Dibujo moderno donde se representa a un par
astronomos egipcios utilizando la Gran Galeria
como cafidn telescopico.
| Mary Evans Picture Library.

ventilacién estan orientados hacia determinadas es-
trellas de gran relevancia tanto en la religion como
en la astronomia egipcia: asi, el conducto norte de
la Camara del Rey apuntaba en el pasado hacia
la estrella Thuban (ya en relacién con los descu-
brimientos de Proctor) mientras el conducto sur se
dirige hacia el cinturén de Oridon (constelacion que
representa al dios Osiris). Estas aportaciones se de-
ben a la colaboracién entre el egiptdlogo Alexander
Badawy y la astronoma Virginia Trimble, cuyos ha-
llazgos fueron publicados bajo los siguientes titulos
The Stellar Destiny of Pharaoh and the so-called Air-
shafts in Cheops’s Pyramid y Astronomical investiga-
tions concerning the so-called Air-shafts of Cheops’s
Pyramid. Transcurridos treinta anos, en 1994, el in-
geniero Robert Bauval descubriria que también los
conductos de la Camara de la Reina estaban orien-
tados hacia otros importantes nucleos estelares: el
meridional hacia Sirio (la estrella mas brillante de la
constelacion Can Mayor, identificada desde la anti-
gledad con lIsis) y el septentrional hacia la estrella
Kocab (en la Osa Menor). Precisamente, es la estre-
lla Sirio la que Proclo sefiala como principal objeto

de estudio entre los sacerdotes-astronomos egipcios
desde el interior de la Gran Piramide y esta estrella
representa la esencia misma del calendario egipcio,
como ya hemos repasado en el articulo “Revisién de
las Apocatastasis del Ciclo Sotiaco”, en el numero
12 de Egiptologia 2.0.

En su controvertida publicacion, EI Misterio de Orion,
escrita junto a Adrian Gilbert, Robert Bauval present6
la tan discutida teoria de la correlacién de Orién, se-
gun la cual las piramides de la IV y V dinastias estan
dispuestas de tal modo que reproducen la siguien-
te secuencia de estrellas: las piramides de Keops,
Kefrén y Micerino, en Guiza, se corresponderian
con las tres estrellas del cinturén de Orién, a saber
Al-Nitak, Al-Nilam y Mintaka, respectivamente. Por
su parte, las dos piramides de Seneferu en Dashur,
la roja y la acodada, son identificables respectiva-
mente con las estrellas Aldebaran y Ain, ambas en la
constelacion de Tauro; ademas, la piramide de Baka
en Zauryat al Aryan representaria a Bellatrix, otra es-
trella de Orién; mientras que la piramide de Dyedefra
en Abu Roash seria la estrella Saiph, en esta misma
constelacion. A estas correlaciones debemos afadir
la identificacion del rio Nilo con la Via Lactea, la ciu-
dad de Letdpolis con la estrella Sirio y la ciudad de
Helidpolis con la posicion relativa del Sol respecto al
conjunto durante el amanecer heliaco de Sirio duran-
te el periodo de construccion de dichas piramides.

Estado de la cuestion

Estas dos ultimas teorias son objeto de profusa bi-
bliografia, tanto a favor como en contra. En lo tocan-
te a la orientacion de los llamados canales de ven-
tilacion, y limitandonos a los autores espafioles que
han estudiado el caso, Angel Sanchez Rodriguez,
tras citar las referencias clasicas sobre el observato-
rio de Kerkasore, acepta sin demasiado esfuerzo las
alineaciones hacia Oridn y Thuban e incluso comen-
ta que “lo que si parece posible es que, durante su
construccion, fuera utilizado con fines astronémicos
debido a su posicion sobre el horizonte” (Sanchez
Rodriguez; 2000:51). Por su parte, el egiptdlogo va-
lenciano José Lull recalcula todas estas orientacio-
nes a partir de los angulos proporcionados por la me-
dicién mas reciente, de gran precision, tomada entre
1992 y 1993 por el ingeniero Rudolf Gantenbrink. El
resultado no resulta demasiado favorable a las pos-
turas de Badawy, Trimble, Bauval y Gilbert, pues “ob-
tenemos cuatro fechas distintas si consideramos las
alineaciones a Sirio, Kochab, Thuban y al cinturon de
Orion, siempre y cuando éstas hubiesen sido perfec-
tas, cosa que, evidentemente, no fue asi. Esta dis-
persion de datos ha llevado recientemente a Krauss
a retomar la teoria de que se trata de conductos de
ventilacion sin relacion alguna con determinadas es-
trellas. Sin embargo, aunque su argumentacion so-

34 | Egiptologia 2.0



bre la necesidad de la ventilacion en el interior de la
piramide parece fundamentada, no puede olvidarse
el hecho de que los dos conductos de la camara de
la reina no tuvieron nunca salida al exterior e incluso
ni tan sdlo a la propia camara de la reina y, por otra
parte, es posible que esto también fuese asi en lo
que respecta a los canales o conductos de la camara
del rey” (Lull Garcia; 2004:309).

Lull se muestra partidario de esta teoria hasta el punto
de ahondar en el posible significado de esta orienta-
cion: “Comenzaremos por el cinturén de Oridn (CSS)
y Sirio (CRS), estrellas observadas al cruzar el me-
ridiano central hacia el sur. Alnitak y Alnilam son las
dos estrellas mas brillantes del cinturon de Orion vy,
como sabemos, para los antiguos egipcios la cons-
telacion de Sah (Oridn) representaba a Osiris, el dios
de los muertos con el que el difunto faradn aspiraba
a reencarnarse. La estrella Sirio encarnaba a Isis, la
hermana y esposa de Osiris, la gran maga que reu-
nio las partes del cuerpo de Osiris para darles vida.
En cierto modo, estas alineaciones a Sirio y a Orion,
o lo que es lo mismo, a Isis y a Osiris, eternizarian
y pondrian a disposicion del difunto faraon la rege-
neracion y renacimiento de Osiris, como rey muerto,
con la ayuda de Isis. En un contexto funerario como
el de la piramide es muy comprensible que los egip-
cios hubiesen pretendido recordar, mediante estas
alineaciones, la mitologia osiriaca. Las alineaciones
polares se producen con las estrellas Thuban (CSN)
y Kochab (CRN). Thuban es la equivalente a nuestra

Qrion (Osiris)

Sirio (Isis / Horus)

Camara del Rey

Camara de la Reina

»

Polaris para la época de las piramides y, como tal,
es la estrella central de las Jhmw-sijw “las que no
conocen el ocaso”, a las que el difunto aspiraba a
viajar. Thuban, en el eje del polo norte celeste, era,
en ese sentido, la mas inmortal de las Jhmw-skjw, por
lo que la alineacion, desde la camara del rey, a esta
estrella, es facilmente explicable dentro del contexto
funerario egipcio. La estrella Kochab, por su parte,
es otra de las pertenecientes a las Jimw-skjw pero la
orientacion del CRN a ésta se ha puesto en relacion
a su pertenencia a una constelacion, la Osa Menor,
cuya forma recuerda la de un instrumento empleado
durante el ritual de la apertura de la boca. En dicho
ritual, este instrumento era acercado a la boca y la
nariz del difunto para procurarle el aliento de vida”
(Lull Garcia; 2004:309-10).

Otro de los grandes expertos espanoles en el anti-
guo Egipto es el astrofisico murciano Juan Antonio
Belmonte Avilés. Tratando de ser conciliador entre
la teoria de los canales de ventilacion y la de las
alineaciones astrondémicas, concluye Belmonte que
estos conductos pudieron haber satisfecho un doble
cometido: “en conclusion, los canales de ventilacion
de la Gran Piramide pudieron cumplir una doble fun-
cion: practica —al menos los superiores-, como dis-
positivos de aireacion de las estructuras internas del
monumento, y simbodlica, como herramientas que
permitian al rey difunto incorporarse al dominio de
los dioses celestes, tanto en el norte como en el sur
del firmamento. En todas las piramides posteriores,

Osa Menor
Osa Mayor

Beta U. min.

Gran galeria

P

Camara |nfer|or

/

Pasaje de acceso

[@E Seccion longitudinal de la Gran Piramide, mostrando la orientacion de los conductos meridionales hacia Sirio y
Orién y de los septentrionales hacia Draco y la Osa Menor. | Wikimedia Commons.

Egiptologia 2.0 | 35



las camaras construidas en el nucleo fueron total-
mente abandonadas y los dispositivos de ventilacion
se hicieron innecesarios; por ello, un faraon de la V
Dinastia, Wenis, y sus sucesores hasta el final del
Reino Antiguo, decidieron que para que su alma en-
contrase el camino del cielo, en vez de construir unos
canales adecuados para ello, le proporcionarian las
instrucciones escritas de como hacerlo. Asi llenaron
literalmente de textos las paredes de las camaras in-
teriores de sus monumentos funerarios, legando a la
posteridad los impresionantes e imprescindibles Tex-
tos de las Piramides” (Belmonte Avilés; 2012:205).

Frente a esta aceptacion mas generalizada, que es,
ademas, fiel reflejo de la opinién compartida por el
grueso de los especialistas, la teoria de la correla-
cion estelar ha resultado bastante denostada. No le
ha ayudado demasiado el hecho de que entre sus
adeptos figuren muchos defensores del ocultismo
y reconocidos conspiracionistas, investigadores de
la historia alternativa y de la arqueologia psiquica o
heterodoxa. Al respecto, Angel Sanchez se muestra
contundente en contra de que la distribucion de las
piramides pueda recrear la figura de la constelacion
de Oridn, recostado junto a la ribera del Nilo: “Es po-
sible que estas aseveraciones no sean mas que es-
peculaciones semejantes a las referencias sobre el
peso de la Tierra y otras valoraciones astrondmicas
que se intentan ver en la piramide de Jufu (Keops)”
(Sanchez Rodriguez; 2000:51). Tampoco Lull le atri-
buye el menor crédito: “Por supuesto, muchas de
las hipdtesis con las que trabaja Bauval han sido
severamente contestadas, pues no sdlo evidencian
un desconocimiento total de la civilizacion egipcia y
su desarrollo sino que, también, son una afrenta a
los estudiosos que con metodologia cientifica han
intentado comprender mejor muchos aspectos de
esta cultura” (Lull Garcia; 2004:311). Por su parte,
Belmonte Avilés, tras un analisis critico, finiquita la
cuestiéon haciendo hincapié en que “no es una hipo-
tesis falsable, pues no se pueden proponer experi-
mentos metodoldgicamente correctos para probar su
veracidad. Tal vez podamos definirla como una <es-
peculacion simpatica>" (Belmonte Avilés; 2012:212).
Apela, ademas, a la pareidolia, es decir, al afan del
ser humano por encontrar patrones inteligentes en-
tre hechos u objetos, aseverando que ‘incluso si
aceptaramos la idea de que una réplica simbdlica
del cinturon de Orion se llevo a cabo sobre el terre-
no en Guiza, esta decision habria sido tomada por
Menkaure y sus arquitectos, inspirados por las pira-
mides ya existentes en el lugar”; y termina sefialando
que “en realidad, el mapa del cielo que seria el resul-
tado de la suma de las especulaciones que se pre-
sentan en este ultimo volumen [El Cddigo Egipto], en
combinacién con las que ya se habian propuesto en
El Misterio de Oridn, es vago y engafioso” (Belmonte
Avilés; 2012:212).

Atando los cabos del cielo

Durante las ultimas décadas se ha procedido a es-
tudiar, de forma cuidadosa, el sistema empleado por
los egipcios para orientar sus templos, piramides y
otros recintos sagrados. Al respecto, siempre ha sor-
prendido la precisién con la que los cuatro lados de
la Gran Piramide de Keops coinciden con los cuatro
puntos cardinales, quedando perfectamente alinea-
dos a partir del norte geografico. Se ha prestado mas
atencion, por consiguiente, a la ceremonia del “ten-
sado de la cuerda”, de la que ya existen testimonios,
al menos, desde la | dinastia gracias a los registros
contenidos en la Piedra de Palermo. La mecanica
de este ritual parece bastante sencilla, contando con
la indisociable intervencion de la diosa Seshat. Esta
divinidad, entre otras misiones, tenia encomendada
la custodia de los ciclos cosmicos, convirtiéndose en
la auténtica sefiora del calendario y de la astrono-
mia: al igual que las Nornas en la mitologia nérdica,
era guardiana del arbol sagrado que, como un cor-
don umbilical, conectaba el cielo con la tierra. En las
hojas de este arbol anotaba y archivaba Seshat los
hechos pasados vy futuros, la cronologia y nombres
de todos los faraones, asi como el destino de la hu-
manidad. Durante este ceremonial se debian colocar
dos postes, a modo de testigos, uno de los cuales
era sostenido por el faradn en persona y el otro, pro-
bablemente, por una sacerdotisa de Seshat, encar-
nando y adoptando el papel de la propia diosa. En la
otra mano ambos portaban una maza, a fin de gol-
pear el poste y hundirlo lo suficientemente necesario
en el terreno. A partir de estos dos hitos, entre los
cuales se tensaba una cuerda para definir el lugar y
la direccidn correctos, se levantaban las paredes del
edificio. Probablemente, este tipo de triangulaciones
topograficas se efectuaba mediante un instrumento
semejante al groma de los romanos y cuya forma
egipcia pudo inspirar la extrafia rueda de siete radios
que la propia Seshat utilizaba como tocado (Belmon-
te Avilés; 2012:122).

La liturgia estaba acompanada por la declamacion de
unos sortilegios que nos permiten conocer en base a
qué referentes astrondmicos se habian orientado la
cuerday los postes alos que ésta quedaba amarrada.
En el templo helenistico de Horus en Edfu, que data
del afo 237 a.C., una inscripcién reza: “he tomado
el jalén y he asido la maza. He tomado la cuerda de
mensurar en compania de Seshat. Observo el movi-
miento progresivo de las estrellas. Mi(s) ojo(s) fija(n)
su mirada ahora en Meskhet(yu). El dios del tiempo
[Thof] esta de pie junto a mi, en frente de su Merkhet.
Entonces, he establecido las cuatro esquinas de tu
templo” (Belmonte Avilés; 2012:118). Un fraseo muy
similar se encuentra en las paredes del templo de
Hathor, en Dendera, también del periodo lagida, mas
concretamente del afio 54 a.C.: “El rey extiende la

36 | Egiptologia 2.0



[ Relieve de la Capilla Roja de Maatkara Hatshep-
sut, donde la reina-faradn aparece junto a Seshat
durante el “tensado de la cuerda”.
| Psyfire-Satra.

cuerda con alegria. Con su mirada puesta hacia el
Akh de Meskhet(yu), él ha establecido el templo de
la dama de Dandara, tal y como ocurrio en este lugar
con anterioridad” (Belmonte Avilés; 2012:119). Pese
a su tardia confeccidn, sabemos a ciencia cierta que
el “tensado de la cuerda” se empled en plena era
de las piramides, como se deduce de una escena,
bastante fragmentaria, procedente del templo del va-
lle de Seneferu en Dashur, padre que fue del faraon
Keops (Belmonte Avilés; 2012:116).

Algunos de los primeros métodos propuestos para
explicar la orientacién de los lados de la Gran Pirami-
de, como las teorias de Maragioglio y Rinaldi, la de
Neugebauer o la de Isler, se basan en la proyeccion
de sombras a causa de la luz solar, lo cual no con-
cuerda con la evidencia textual arriba sefialada. Por
su parte, Edwards ided un sistema de bisectrices con
centro en la estrella polar de la época, Thuban, si
bien este astro tampoco parece haber formado parte
de la constelacién de mshtyw. Algo semejante ocurre
con las ideas de los expertos Haack y Gadré, que
fundamentaron sus célculos en torno a varias estre-
llas ecuatoriales, como es el caso de Acrab y Dschu-
bba en Escorpio, de Sabik en Ofiuco o de Hamal en
Aries. Posteriormente, Polak intuy6 que el “tensado
de la cuerda” podria haberse efectuado a partir de
la culminacién sincrénica de las estrellas Megrez y
Phecda, ambas en la Osa Mayor. Se trata de un mé-
todo muy préximo al que luego enuncié Spence, si
bien en este ultimo caso empleando las culminacio-
nes superior de Mizar e inferior de Kocab, la primera

en la Osa Mayor y la segunda en la Menor, aunque
la cronologia arrojada por este sistema parece entrar
en conflicto con la prueba arqueoldgica, retrasando
casi un siglo la IV dinastia. Rawlins y Pickering trata-
ron de corregir este desfase sirviéndose para ello del
transito de dos estrellas de Draco, constelacion que
por aquel entonces albergaba la polar (Lull Garcia;
2004:290-300).

Es cierto que entre la era de las piramides y la di-
nastia lagida transcurrieron mas de dos milenios
a través de los cuales, por mor de la precesion de
los equinoccios, la estrella Thuban fue desplazada
del polo norte celeste, cediendo el testigo a Kocab,
en la Osa Menor, tenida como polar entre los anos
1500 a.C. y 500 d.C., mas o menos, un transcurso
de tiempo suficiente como para haber obligado a los
astronomos a elegir otras estrellas hacia las cuales
enfocar el “tensado de la cuerda”. No obstante, cabe
traer a colacion que los templos de Edfu y Dendera,
aunque en su aspecto actual daten del reinado de los
ptolomeos, fueron reconstruidos por estos faraones
de origen griego siguiendo el trazado de otros edifi-
cios, muy anteriores. Del mismo modo, los jeroglifi-
cos tallados sobre sus paredes deben guardar una
deuda importantisima con la de los originales, hoy
por hoy perdidos. Asi, el ceremonial de Seshat, rea-
lizado “como ocurrid en este lugar con anterioridad”,
ubicando a ms/Aryw en el punto de mira, debe de res-
ponder mejor a una puesta en escena que replique
la alineacion primitiva, mas que a la reproduccion
exacta del panorama astronémico contrastable en

Big Dipper
/ ./.\.,;.:_o/
\

Celestial Pole ey

Kochabs

[E Método propuesto por Kate Spence para orientar
las piramides hacia los puntos cardinales, a partir
del polo norte celeste. | Nature.

Egiptologia 2.0 | 37



tiempos de su refundacion, haciendo de la hipétesis
de Polak la mas plausible, tanto por amoldarse a los
textos que describen esta practica ceremonial como
por las fechas que arroja para el Imperio Antiguo.

El serdab de Keops

Aunque las constelaciones préoximas al polo norte
celeste sirvieron para orientar templos y piramides
con exactitud hacia los cuatro puntos cardinales, lo
cierto es que otros muchos monumentos del antiguo
Egipto muestran alineaciones geograficas radical-
mente distintas, cuyo estudio, analisis y significacion
ha generado auténticos rios de tinta. Ofrece gran
interés, en este sentido, el trabajo llevado a cabo
por la Mision Hispanoegipcia de “Arqueoastronomia
del Egipto Antiguo” que, bajo el timén del espanol
Juan Antonio Belmonte Avilés y del egipcio Mosalam
Shaltout, logré realizar in situ mediciones sobre la
orientacion de mas de medio millar de yacimientos,
diseminados por “el Valle del Nilo, el Delta, los oasis
del Desierto Occitenal y el Sinai, con el objetivo en
mente de encontrar una respuesta correcta y <casi>
definitiva a la cuestion de si las antiguas construc-
ciones sagradas egipcias se alinearon astronémica-
mente o no” (Belmonte Avilés; 2012:105). Ademas
de sacar a la luz, con datos empiricos, que “en el Alto
Egipto, el Nilo era la principal fuente de <inspiracion>
para la orientacion de edificios religiosos”, la Mision
también llegd a demostrar que esta estrategia no se
habia utilizado con caracter Unico. Asi, determina-
dos eventos del calendario egipcio, relacionados con
efemérides solares o estelares, habrian ayudado a
la alineacion de numerosos templos, seguramente,
con el propésito de aportar un valor afadido a cada
recinto, expresando un simbolismo relacionado con
los dioses tutelares a los que estaban dedicados. De
esta forma, “se definieron siete familias, a saber: la
familia oriental o <equinoccial> (1), la familia solsti-
cial (ll), la familia estacional (lll), la familia sotiaca,
asociada a Sopdet (1V), la familia candpica, asocia-

[N Serdab de Dyeser, al pie de la cara norte de su
piramide, en Saqqara. Obsérvese la llamativa in-
clinacion de toda la estructura. | Flickr.

X Estatua Ka de Dyeser, en el interior de su serdab,
vista a través de una de las mirillas que le permiten
al faraén contemplar la Osa Menor.
| Wikimedia Commons.

da a Canopo, la segunda estrella mas brillante de
los cielos egipcios (V), la familia meridiana o cardinal
(V1) y la familia intercardinal (VIl)” (Belmonte Avilés;
2012:134).

Dentro de este contexto, parecen encajar como un
guante las alineaciones de los llamados canales de
ventilacion de la Gran Piramide, imbricados con al-
gunos de los astros y constelaciones a las que mas
acudieron los astrénomos egipcios a la hora de cal-
cular la orientacién de sus edificios mas sagrados,
como es el caso de la estrella polar de la época, la
Osa Menor, Sirio y el cinturon de Oridn. Salvo esta
ultima, las otras tres fueron un recurso mas que ha-
bitual entre los arquitectos de los faraones. Ademas,
la Gran Piramide de Keops no es la unica en la que
se han podido documentar alineaciones astrondmi-
cas de este tipo. En el recinto funerario del faraén
Dyeser, en Saqgara, se encuentra el que es, posible-
mente, el serdab mas conocido y mejor estudiado:
se trata de una capilla en cuyo interior reside el ka
del difunto, esto es, la estatua en donde se transfie-
re la fuerza vital del difunto una vez que su cuerpo
muere. Este tipo de construcciones se solian disefiar
sin acceso desde el exterior, quedando disimuladas
a través de una falsa puerta. El serdab de Dyeser
posee dos particularidades que lo vuelven unico. Pri-
meramente, su suelo esta inclinado, formando una
diagonal con el terreno llano del exterior. Ademas,
frente al rostro del ka se horadaron dos pequenas
rendijas cilindricas, que permiten a Dyeser contem-
plar la béveda celeste.

“José Lull y Robert Bauval han propuesto reciente-

38 | Egiptologia 2.0



mente y de manera independiente que los orificios
en su pared norte podrian haberse orientado a la
culminacion inferior de Alkaid, la estrella de la pe-
zuna de Meskhetiy. Sin embargo, esta hipotesis se
basa en los datos proporcionados por la bibliografia
egiptoldgica (acimut de 3° inclinacion del serdab y
en consecuencia de los dos orificios de unos 12°),
que, como se ha discutido, siempre deben usarse
con suma cautela. Nuestros datos sobre el terreno
reflejan una realidad muy distinta y proporcionan una
solucion astronémica totalmente diferente pero mu-
cho mas interesante. Ademas de una pequefa dife-
rencia en la orientacion del santuario, la inclinacion
de los dos orificios tallados en la piedra caliza dista
de ser idéntica: la de uno es mucho mayor que la del
otro (1114 ° frente a casi 20°). Las declinaciones pre-
cisas resultantes son 714°y 7914° respectivamente,
para cada uno de los dispositivos. Estos valores de
la declinacion quedan lejos de los de Alkaid; pero,
curiosamente, se ajustan bastante bien con la culmi-
nacion inferior de Dubhe, para un intervalo de tiempo
en torno al 2370 a.C., con un margen de error de
250 afos, y de Kochab, para el 2705 a.C., con un
margen algo inferior de 220 afios, respectivamente”
(Belmonte Avilés; 2012:180).

La cronologia baja de Dyeser, dada por Hornung,
Krauss y Warburton, estima su reinado entre los
afos 2592-2566 a.C., mientras que la alta, aporta-
da por Shaw, lo sitia entre los afios 2667-2648 a.C.
Este arco de fechas favorece mejor a la hipétesis que
situa al ka de este faradn observando la estrella Ko-
cab en todas y cada una de las noches del afio, aun
después de haber transcurrido una centuria desde
su embalsamamiento e inhumacion. Por una parte,
Kocab es el cabezal de la azuela celeste: representa
el punto exacto de la herramienta de metal que los
sacerdotes de Upuaut utilizaron durante los rituales
de “Apertura de la boca” para golpear los 6rganos vi-
tales de la momia y devolverles, asi, la sensibilidad.
La luz titilante y mortecina de Kocab, penetrando a
través de los dos orificios del serdab de la piramide
escalonada de Saqqara, vendria a devolver la vista
a los ojos inertes del ka de Dyeser, al estimularlos
una vez por noche, como la manecilla de un reloj
que completa su giro diario alrededor de la estrella
polar de aquel entonces, Thuban. Por otra parte, es
exactamente la misma estrella con la que se alinea
el canal norte de la Camara de la Reina de la Gran
Piramide, posiblemente, a propdsito de cumplir el
mismo cometido. Por correspondencia, la Camara
de la Reina pudo haber servido, quizas, como ser-
dab de Keops. La extrafia hornacina que muchos
buscadores de tesoros excavaron sin mayor fortuna
podria representar, en efecto, una falsa puerta o un
falso pasillo, ser el nicho donde la momia del faraén
fue objeto de la “Apertura de la boca” o incluso el lu-
gar destinado a albergar la estatua del ka del faraén.

Pero, ¢por qué en el caso del faradén Dyeser es su-
ficiente con una sola alineacion, direccionando la
mirada de su ka hacia la estrella Kocab? ;Acaso la
alineacion cuadruple de las camaras interiores de la
Gran Piramide tiene un significado de conjunto, aun
mas elaborado y profundo del que ya intuyé José
Lull? Para resolver a esta pregunta es necesario re-
examinar la trascendencia de cada una de las cuatro
constelaciones a las que apuntan estos canales y su
posible relacién con el destino del farabn mas alla de
la vida terrenal.

Isis: Reina de calendario

Sirio es la estrella principal, o alfa, de la constelacion
Can Mayor, “el gran perro”. Esta nomenclatura se
debe a que los griegos creyeron reconocer en ella la
imagen del perro de caza del héroe mitolégico Orion.
El sentido astrondmico de esta asociacién radica en
el propio movimiento de ambas constelaciones, Can
Mayor y Orién: la primera parece seguir a la segunda
durante su viaje nocturno, de forma que las estrellas
de Can Mayor se muestran sobre el mismo lugar en
el horizonte donde algo antes habian hecho aparicion
las de Orion. No obstante, todavia en tiempos de la
colonizacion cultural helenistica, en el Egipto lagida,
cuando muchas constelaciones netamente egipcias
fueron sustituidas de las techumbres astronémicas
de los templos por sus homodlogas griegas, Sirio si-
gui6 identificandose, no con el perro de los griegos,
sino con la diosa Isis. Asi acontece en el mas célebre
de los zodiacos de la dinastia ptolemaica, el circular
de Dendera, reconocible por su innegable hermosu-
ray gracias a su magnifica conservacion. Este relie-
ve perpetua algunos de los asterismos concebidos
por los astrénomos egipcios, como es el caso de las
constelaciones del muslo, el hipopétamo hembra
erguido junto al noray y Osiris. En la procesion de
constelaciones en Dendera llama poderosamente la
atencion la presencia de una vaca recostada sobre
una barca, con una estrella de cinco puntas entre los
cuernos, en el espacio donde la astronomia griega
ubica la existencia del perro de presa de Orioén y que
los egipcios habian dispuesto para Isis. En realidad,
esta constelacion no pareceria, en un primer mo-
mento, corresponder a la astronomia griega ni tam-
poco a la egipcia, si bien un analisis mas minucioso
puede revelar la auténtica identidad de esta diosa
encarnada en un cuerpo de bovido. El poeta romano
Publio Ovidio Nason, cuya vida transcurrié entre los
afos 43 a.C.y 17 d.C., dejo constancia en sus obras
de la asimilacién entre Isis y la sacerdotisa fo, un
personaje de la mitologia griega que, a consecuen-
cia de sus amorios con Zeus, fue metamorfoseada
por éste en una ternera blanca, al tratar de escon-
derla de la célera de su esposa, Hera. Picado por un
tabano, el animal salvé una enorme distancia, hasta
terminar sus dias en Egipto, donde las caricias de

Egiptologia 2.0 | 39



[@X Sirio y Orion en el zodiaco rectangular de Dendera, encarnaciones astrales de los dioses Isis y Osiris.
| Robert Cockcroft.

Zeus la devolvieron a la condiciéon humana.

“Algo que resulta de lo mas curioso es la constante
asimilacion que se establece entre Isis e lo, hija de
Inaco, una asimilacion que, sobre todo en época im-
perial, es mas comun de lo que cabria esperar. Este
paralelismo figura en dos obras de Ovidio, concreta-
mente en Tristes y en Amores, asi como en Farsalia
de Lucano (39-65 d. C.), poeta de origen cordobés y
sobrino de Séneca. Apolodoro (s. Il d. C.), en su ma-
nual de mitologia grecorromana conocido como Bi-
blioteca o Biblioteca mitoldgica, vuelve a establecer
la consabida comparacion entre sendos personajes
femeninos, lo que nos invita a pensar que se trata
de un proceso mas que aceptado segun se extrae
de los testimonios que se ocupan de esta cuestion.
Al igual que Plutarco consiguid aunar la tradicion he-
Iénica y la egipcia con su particular version del mito
de Isis y Osiris en relacion a Démeter y Perséfone,
pudo producirse un proceso de hibridacion similar
entre una de las muchas amantes del olimpico Zeus
y la diosa del Nilo” (Santamaria Canales; 2015:237).

La vida de Publio Ovidio Nasén se desarroll6 mas
0 menos en la misma época en la que se labro el
zodiaco de Dendera, donde la posicion de los pla-
netas parece arrojar fechas préximas a mayo o ju-
nio del afio 51 a.C. (Lull Garcia; 2004:217), mientras
que otros indicios, como un eclipse de Sol en Piscis
o un eclipse total de Luna, apuntaria al 7 de marzo
del 51 a.C. o al 25 de septiembre del 52 a.C., res-
pectivamente (Lull Garcia; 2004:219). Resulta, en-
tonces, apropiado que lo, transformada en la ternera

blanca, tal y como acontece en este zodiaco, ocupe
el lugar que los egipcios reservaban para Isis en la
boveda celeste. Algunos siglos antes de Ovidio, el
sabio griego Eratdstenes de Cirene, llamado a Egip-
to por el faradn Ptolomeo Ill Evergetes para dirigir la
Biblioteca de Alejandria y, a resultas de tal empresa,
gran conocedor de los logros de la ciencia y cultura

Wi
)z%r

£

3
L
=
. O

YYY
>(‘Z]'—O‘“UO‘HI x
+
e

R

YN

=LSLT A BRIAR
rAINEY AT 7L
T LS AL A
: *k’*‘k‘k*****-k**-k***‘k*ks‘!ii:?ﬁiiﬁmwm&vwﬂmqlm
*HxkKhk 7

; (*******7[{,******:[(******t****if**&tkﬁt\zrﬁ'@*

L

[ Techumbre astrondmica de Senenmut.
| Metropolitan Museum of Art.

40 | Egiptologia 2.0



egipcias, ya hizo de sus Catasterismos una suerte de
piedra de Rosetta astrondmica, al introducir en algu-
nos pasajes comparaciones entre las constelaciones
foraneas con las locales. Sobre Can Mayor escribe:
“Tiene una estrella sobre la cabeza, la denominada
Isis, a la que también llaman Sirio, grande y brillante”
(Catasterismos, 33), recordando la identificacién que
los egipcios daban a su estrella principal. Por su par-
te, Plutarco ahonda en esta interpretacion del cielo:
“En lengua griega, la estrella es llamada “Perro”, la
que consideran como estrella peculiar de Isis” (De
Iside et Osiride, 376 A), reforzando la idea antedi-
cha a través de otro pasaje, algo mas amplio: “No
solo los sacerdotes de estos dioses, sino también
los de los demas dioses que no son ni increados, ni
incorruptibles, dicen que sus cuerpos, tras la muer-
te, yacen cerca de ellos y son venerados, y que sus
almas brillan como astros en el cielo; el alma de Isis
es llamada por los griegos el Perro, y por los egipcios
Sotis, y al alma de Horus se le llama Oridn, y a la de
Tifon [Seth] Osa” (De Iside et Osiride, 359 C-D).

[ Estatuilla de oro, bronce y madera, con Isis ama-
mantando a Horus. Esta pieza (EA67186) del perio-
do lagida fue descubierta por Walter Emery y cedida
al Museo Britanico en 1971 por la Egypt Exploration
Society. | British Museum.

Esta equivalencia entre la estrella Sirio y la diosa Isis
proviene de antiguo. Asi, en las techumbres astrono6-
micas del Imperio Nuevo se recurre directamente a
ella: como demostracion empirica de este argumen-
to valgan las inscripciones descubiertas en el Ra-

meseo, donde bajo el nombre de cada mes aparece
representado un cortejo astral en el que se incluyen
algunas de las constelaciones mas destacadas del
firmamento nocturno, seguidas en su curso por las
efigies de los planetas. Tal y como se puede obser-
var en el calco realizado por el egiptélogo Richard
Lepsius, se ubica a Sirio presidiendo el primer mes
de la estacién de la inundacién, Ajet. Se represen-
ta mediante una diosa, tocada con la corona swty,
con dos plumas de halcon y una de avestruz, que
cruza el cielo sobre su barca, con el brazo derecho
elevado en senal de adoracion y que sostiene con
el izquierdo el simbolo de la vida, nh, y un cetro de
empufadura lotiforme. Los jeroglificos que la acom-
panan dicen 3st spdt sb3 lo que, literamente, significa
“Isis-Sirio”, seguida por el determinativo que califica
a las estrellas. Casi dos siglos antes del reinado de
Ramsés Il Meriamdn, esta misma asimilacion entre
Isis y Sirio aparece en el trigésimo sexto decano de
la techumbre astrondmica de Senenmut (Lull Garcia;
2004:202).

Por estas y por muchas otras razones, la literatura
egiptologica no tiene la menor duda al respecto de la
conexion entre la estrella Sirio y la diosa Isis, espe-
cialmente, dado el trascendental papel que este lu-
cero tuvo para los egipcios, como sefial de la crecida
del rio y, en consonancia, de la reiniciacion del bucle
de las fuerzas cosmicas vy teluricas.

El eco celestial de Osiris

De forma muy similar se ha podido llevar a cabo la
identificacion de Oridn, que para los egipcios no fue
otro que el dios Sah. El analisis de las listas decana-
les no deja la menor duda al respecto: “La figura de la
constelacion egipcia de Sah no esta bien definida en
la boveda celeste, a pesar de que sabemos que se
identifica con las estrellas de Orion. Principalmente
podemos hacer referencia a dos modelos de recons-
fruccion que se han propuesto a dicha constelacion
egipcia. Si seguimos la figura de Sah del Imperio Me-
dio, podemos imaginarlo con la estrella Saiph (53-y
Orionis) en una rodilla, con Rigel en la otra, con Be-
telgeuse y Bellatrix en los hombros, Meisa (39-A Ori)
en la cabeza, una mano alzada sujetando la estrella
Aldebaran en el lugar donde usualmente se hubie-
ra colocado el simbolo ankh y, finalmente, el largo
cetro was con su cabeza en Alhema (24-y Gemino-
rum) o, con la figura a la inversa, colocando el cetro
was siguiendo las estrellas que dan forma al arco
de Oridn. El cinturdon de Orion también sefalaria la
cintura de Sah. Otra opcion seria la propuesta por
Locher, segun la cual las tres puntas de la corona de
Sah corresponderian a las tres estrellas del cinturon
de Oridn, mientras que el cetro was tendria su cabe-
za en Saiph y su base en una posicion tan al sur en
la declinacion como la estrella Fact (a Columbae).

Egiptologia 2.0 | 41



,,;;’,f



Asi, Sah se desarrollaria entre el cinturdn de Oridn,
Lepus y Columba (...). Por la cantidad de decanos
que componen Sah, es necesario que esta conste-
lacion desborde los limites de la actual Orion. Posi-
blemente, hacia el sur, Sah ocupe zonas de Lepus
pero, ademas, es muy probable que abarcara tam-
bién buena parte de la constelacion de Tauro. Inclu-
so Aldebaran, podria estar en el extremo occidental
de Sah” (Lull Garcia; 2004:249-51).

[ Estatuilla descubierta en Saqqgara, representando
al dios Osiris. Ingresé en 1969 en el Museo Britani-
co (EA67159) por donacion de la Egypt Exploration
Society. | British Museum.

El jeroglifico de Sah, el D61 del listado de Gardiner,
se translitera s34 y resulta ser el ideograma que sirve
para denominar a los “dedos de los pies”. De hecho,
este signo parece representar tres falanges, con sus
respectivas ufias. Sin embargo, como tocado del
dios Sah, icono de la constelacion de Orion, las tres
ufias semejan equivaler, en realidad, a las tres estre-
llas del cinturon de Orion, mientras que una diagonal
inferior de que consta este jeroglifico resultaria amol-
darse a la perfeccion a la region donde resplande-
cen la estrella Ensis (la espada de Oridn) y la Gran
Nebulosa de Oridn, con el numero 42 en el catalogo
de Charles Messier, tal y como corresponde a la pro-
puesta de Locher. Es innegable que esta concepcion
Sah-Orién pervivio hasta los estertores de la civili-
zacion del Nilo, pues tal que asi se representa entre
las constelaciones del zodiaco circular de Dendera.

Ahora bien, jquién es Sah y cual es su relacién con
Isis-Sirio? La respuesta hay que buscarla en Osiris;
la conexidén entre ambos dioses es tan ancestral que
data de la era de las piramides.

En los Textos de las Piramides, que fueron escritos
entre las dinastias V y VI, si bien debieron de ser
concebidos, seguramente, con mayor antelacion, ya
varios pasajes convierten a Sah en una metafora as-
tral de Osiris: “Observa, ha venido como s34, obser-
va, Osiris ha venido como s34, Sefior del Vino en el
Festival-wz¢” (Declaracion 442); “Oh Rey, eres esa
gran estrella, el compariero de s34, que cruza el cielo
con s34, que navega por la Duat con Osiris; ascien-
des desde el lado este del cielo, siendo renovado a
tu debido tiempo y rejuvenecido a tu debido tiempo.
El cielo te ha dado a luz con s3/, el afio ha puesto
una cinta sobre ti con Osiris” (Declaracién 466). Tam-
bién en la Declaracion 477, que relata como Osiris
es elevado entre los muertos en presencia de los
demas dioses, adopta, entre otros nombres, el de
Sah, calificandolo como “largo de pierna y de larga
zancada” a través de un juego de palabras, con que
se aprovecha la homonimia del término s34, que se
puede traducir tanto “patalear” como “llegar a tierra”,
entre otros significados.

De esta dualidad, tan clara como la de Isis-Sirio se-
gun se muestra en el Rameseo, también aparecen
algunos textos relevadores, inscritos en varios sar-
cofagos de Asiut fechados durante el Imperio Medio.
Es el caso de los ataudes de las damas Hetepi e Idy,
entre otros, donde la descripcién en jeroglificos del
dios Sah aparece vinculada, de forma clara, precisa
e inequivoca, con el nombre de Osiris. Los calenda-
rios que muestran estos sarcofagos presentan una
division entre las constelaciones del norte, frente a
las del sur: las primeras muestran, unicamente, a la
diosa Nut, acompanada por la constelacion del mus-
lo, con la leyenda mshtyw m pt mhtt, que se puede tra-
ducir como “el muslo en el cielo septentrional”’. Las
segundas representan a Sirio y a Orién: Sirio, idea-
lizada como una mujer con el cetro w3s en la mano
diestra, el jeroglifico de la vida en la siniestra y toca-
da con una espina en la cabeza, se completa con la
inscripcion spdt di.s ‘nh, “Sirio, dadora de vida”. Por
su parte, Orion es presentado con el jeroglifico D 61
en la cabeza, el rostro vuelto hacia atras, vistiendo
el faldellin real, con el cuero cabelludo negro, soste-
niendo el cetro w3s en la mano derecha y el ‘n/ en la
izquierda. La descripcion que rodea a su imagen es
la que mayor niumero de variantes presenta entre los
distintos registros de Asiut, si bien el analisis compa-
rativo entre los mismos apunta hacia la férmula s3h
m pt rsyt s3h im hr.k sdm.k m3.k wsir, con el significado
“Sah en el cielo meridional; Sah, con tu rostro oyes
y ves a Osiris”. Bajo el reinado de Maatkara Hats-
hepsut, en el siglo XV a.C., en la vigésimo quinta

Egiptologia 2.0 | 43



columna de la techumbre astrondmica de Senenmut
se representa uno de los decanos de Oridn, ary rmn
s3h, “el que esta debajo del brazo de Sah”, sefalan-
dolo bajo la proteccion del dios Osiris (Lull Garcia;
2004:202), divinidad a la que no se asocia ni uno
solo de los demas decanos descritos en este panel
estelar.

Dos milenios después, todavia se manifiestan prue-
bas de la pervivencia de esta simbiosis entre ambos
dioses, ya no solamente en el zodiaco circular de
Dendera o en los autores grecolatinos, sino también
en las Lamentaciones de Isis y Neftis, un papiro de la
época ptolemaica, escrito en hieratico y descubierto
en el interior de una estatua de Osiris. Al dirigirse a
su difunto hermano y esposo, Isis apela a las ver-
siones celestes de ambos, ella como Sirio, él como
Orién: “Cuando atraviesas el cielo, tus enemigos no
estan. Yo soy tu guardian todos los dias. Vienes a
nosotros como nifio en la Luna y el Sol. jNo dejamos
de contemplarte! Tu sagrada imagen, ssh, en el cie-
lo, amanece y se establece cada dia. Yo soy Sothis,
quien le sigue. jNo me apartaré de él!” (Lamentacio-
nes de Isis y Osiris, 4:10).

Pese a todo lo dicho, que cuenta con el consenso
egiptolégico como principal garantia, lo cierto es que
Plutarco identificd la constelacion de Orién con el
alma de Horus, en lugar de la de Osiris, aun des-
pués de haber sefialado correctamente que Sirio se

44 | Egiptologia 2.0

corresponde con la de Isis (De Iside et Osiride, 359
C-D). Craso error, que debe y puede ser corregido,
puesto que algunos manuales todavia hoy repi-
ten esta correlaciéon erréonea para Orion, “primitiva-
mente identificado con el victorioso Horus” (Miiller;
1996:59). Esta tergiversacion se debe, quizas, a la
concurrencia entre la figura de ambos dioses bajo la
persona unica del faraén, Horus en vida, Osiris en el
reino de los muertos.

El muslo de Seth

La constelacidon que los egipcios conocieron como
“el Muslo” (mshtyw) es la que nosotros denominamos
Osa Mayor. La persistencia de la constelacion del
Muslo a través de la historia egipcia se nos evidencia
cuando todavia contemplamos su representacion en
el zodiaco Dendera B. Este Muslo es la representa-
cion de la “pata delantera” que segun algunas tradi-
ciones citadas con anterioridad, como la conservada
en la seccion 42 de los Textos de las Piramides, fue
la extremidad que Horus lesion6 a Seth durante el
litigio habido entre ambos: “Los sefiores de la verdad
son Seth e Isdes, sefior de Occidente. La corpora-
cion divina que rodea a Osiris la forman Imseti, Hapy,
Duamutef, Quebejsenuf y son los dioses que estan
tras el Muslo en el cielo del Norte” (Libro de los Muer-
tos, cap. 17).

Los cuatro hijos de Horus mencionados aqui parecen




corresponderse con las cuatro estrellas del trapecio
del “carro” (Megrez, Phad, Merak y Dubhe). Se trata
de una afirmacion que cuenta con gran consenso en-
tre los expertos: “En el Libro de la Noche, escrito en
la época ramésida se lee: “Esta pierna de Seth esta
en el cielo septentrional unida a dos norays de piedra
por una cadena de oro. Esta confiado a Isis, como
hipopdtamo, guardarla”. Asi pues, Mesjetiu (Osa Ma-
yor) es en realidad la pierna de Seth. La hipopdtamo,
llamara rrt, es una forma de la diosa Isis que, como
sefala el texto, tiene la mision de custodiar la pier-
na. Para ello, la tiene atada por cadenas de oro a
dos amarres. Esta imagen se puede apreciar mejor
en algunos techos astronémicos, como el de Seti | o
Padiamonipet. En el papiro Jumilhac, ptolemaico, se
vuelve a hacer una referencia a esta historia, acla-
rando en gran medida cdmo surgieron estas cons-
telaciones: “Después de que él (Horus) cortase su
pierna (la de Seth), lo levanto en la mitad del cielo,
estando las divinidades alli para guardarlo, la pierna
mshr del cielo septentrional, y la gran hipopdtamo rr¢
wrt lo sostiene de modo que no pueda viajar entre los
dioses” (Lull Garcia; 2004:225-26).

De esta manera se expresa simbodlicamente que, a
causa de su insumisién, con regicidio y usurpacion
incluidos, los demas dioses hicieron a Seth prisione-
ro en los confines del polo norte, teniendo por car-
celera a la hipopétama lIsis-Dyamut, sobre la cual
volveremos mas adelante. Asi, mientras el resto de
constelaciones desaparecen por el horizonte, traga-
das por la boca de la diosa Nut, disfrutando después
de un renacimiento astral, las constelaciones cir-
cumpolares estan condenadas a orbitar en peque-
fos circulos alrededor de la estrella polar, sin poder
alcanzar jamas la linea del orto y del ocaso y, en
consecuencia, quedando privadas de la resurreccion
e impedidas de gozar de la vida ultraterrena en la
campifia de las juncias.

Esta escena aparece recogida con una precision ex-
quisita en el zodiaco rectangular de Dendera, donde
Seth se representa simplemente como el cuarto tra-
sero de un bovido al que, para identificar el animal,
se le afade la cabeza de un buey. Resulta sencillo
reconocer, ademas, la forma de la Osa Mayor, don-
de la pezufia equivale a Benetnasch, el grillete es
Mizar, el codo es Alioth y el lacén se perfila como
el cuadrilatero determinado por las estrellas Megrez,
Phad, Merak y Dubhe. Ademas, teniendo en cuenta
que la estrella Thuban ocupé el lugar de la polar ha-
cia el tercer milenio antes de nuestra era, momento
de la composicion de los Textos de las Piramides,
se colige que la cadena de oro que sujeta a Seth
es una linea imaginaria que se proyecta desde Mi-
zar hasta Thuban y que, en efecto, si observamos
el firmamento nocturno, podremos observar como
se prolonga hasta Kocab, la estrella que ocupd un

[®X Réplica de la camara funeraria de Seti | (KV17).
| Factum Foundation.

lugar proximo a la polar durante el segundo milenio
antes de nuestra era, momento en que se plasmaron
las cartas estelares del Imperio Nuevo, formando un
grupo perfectamente reconocible. En consecuencia,
el abdomen, busto y cabeza de Isis-Dyamut parece
ocupar Dragon, con su espalda en Hércules y sus
pies sobre las constelaciones de Corona Boreal y
Boyero.

La pata de buey, o muslo de Seth, sirvio de referen-
te para establecer las sucesivas representaciones
icénicas de la Osa Mayor: en los diversos techos
astronomicos del Imperio Nuevo se representa esta
constelacion como la figura integra de un bévido, tra-
dicionalmente interpretado como un toro (o también
como buey), con la salvedad de algunas variantes
en las que se suprimen las extremidades y se es-
tiliza el abdomen, tal que la figura se asemeja a la
representacion de un busto de dicho animal. Son los
casos, entre otros, de la primera camara de la tumba
secreta de Senenmut (TT353), el hall K de la tumba
de Menmaatra Seti | (KV17), el de la sala hipostila
del Rameseo (en la necrépolis de Tebas Occidental)
o el del corredor B de la tumba de los ramésidas V y
VI (KV9). Esta iconografia de la Osa Mayor alternara
con otra equivalente a la misma, obtenida a través
de la figura trépica de la sinécdoque, de modo que
en lugar del toro hara aparicién tan solo uno de sus
componentes, en representacion de su globalidad: el
muslo. Como ejemplos valgan la tapa del sarcéfago
de Idy, procedente de Assiut (perteneciente al Primer
Periodo Intermedio), un fragmento del sarcéfago de
la esposa de Mentuhotep Il (elaborado ya durante
las primeras décadas del Imperio Medio), asi como
el antes citado zodiaco circular Dendera B (cuya fe-
cha se remonta al periodo ptolemaico).

Las constelaciones proximas a la mayor de las osas
se vieron influenciadas por esta iconografia relacio-
nada con el ganado bovino: de esta manera, la ac-
tual constelacion de Boyero aparece ya identificada
en el techo de la tumba de Menmaatra Seti | como un

Egiptologia 2.0 | 45



[(X Constelaciones circumpolares de la KV17.
| Wikimedia Commons.

individuo encargado del cuidado y sujecion del toro
(la Osa Mayor); es innegable la evidente transmision
directa del contenido de esta iconografia egipcia a
su denominacién actual, Boyero, “el que conduce y
guarda los bueyes”. Y esta operacion de traslacion
de significados se fundamenta en la bivalencia de
la constelacion Osa Mayor en la cosmografia grie-
ga. Por un lado, su caracter osuno procede de la
mitologia helénica, donde la hermosa joven Calisto
tuvo que pagar su desliz con Zeus siendo metamor-
foseada en osa (Ovidio, Metamorfosis, 1l, 401-532),
condena que el propio Zeus conmutd en una nueva
metamorfosis que la convirtid en la constelacion que
nos ocupa (Catasterismos, 1). Por otro, la inmedia-
ta constelacion del Boyero representaba para los
griegos a Artofilace, también llamado Arcade, hijo
de la castigada unién entre Zeus y Calisto, y cuya
figuracion entre las estrellas respondia a la funcion
concreta de guardar y proteger a su madre (Cataste-
rismos, 8), como nos revela el nombre de la estrella
principal de esta constelacion: Arturo, que en grie-
go (ApkTolpog) viene a significar “el guardian de las
osas” de la misma manera que el boyero representa
al guardian del buey/toro.

Paralelamente a esta interpretacion de la Osa Mayor
como Osa, los griegos también consideraron esta
constelacion desde una perspectiva mucho mas
proxima a la iconografia egipcia del firmamento: sus
siete estrellas principales (Dubhe, Merak, Phad, Mi-
zar, Alioth, Megrez y Alkaid) fueron llamadas por los
grecorromanos septentrium, construccién que viene
a significar “los siete bueyes de labor” y que consti-
tuye el étimo de la palabra septentrién, sinbnima de
“norte”, en tanto que la constelacion de la Osa Mayor
pertenece al conjunto de las llamadas constelacio-
nes circumpolares, por su proximidad al polo norte
celeste.

Y desde la perspectiva de este paradigma egiptizan-
te, la constelacién contigua a los siete bueyes de

labranza recibié la denominacién de Boyero, el ma-
yoral encargado de la crianza y cuidado de los siete
bueyes. Este boyero es Filomela, hijo de Démeter (la
Ceres romana, diosa de la agricultura y de la fecun-
didad) y del héroe Yasio (o0 Jasién) y hermano menor
de Pluto, “la riqueza”. Filomela representa, frente a
su hermano mayor, la vida misera y la subsistencia
a través de un esforzado y humilde trabajo: con lo
poco que consiguid de Pluto comprd algunos bue-
yes, invento el arado y se valié de éstos para extraer
el fruto de la tierra con el sudor de su frente. Su ma-
dre, Démeter, compenso esta entrega y laboriosidad
transportandolo al cielo y catasterizando su cuerpo
en la constelacién del Boyero. Es indudable la pro-
yeccion del muslo de Seth en la astronomia actual,
reflejada en términos como septentrion o boyero, a
pesar de tener que soportar el influyente peso de la
cosmovision axiomatica de los griegos, que la trans-
formaria al paradigma osuno.

Muchos especialistas han dedicado grandes esfuer-
zos en localizar la versién celeste de Seth, llegan-
do a muy diversas conclusiones: la egiptologa Jane
B. Sellers considera que el dios Seth fue asimilado
por los antiguos egipcios al grupo estelar de las Hia-
des, asterismo anejo a Tauro que, por su forma en
V, representa los pitones de dicho toro. Entre los
seguidores de esta teoria se encuentra el ingeniero
egipcio Robert Bauval. Por su parte, el astrofisico es-
panol Juan Antonio Belmonte Avilés se hace eco de
la identificacion de Seth con la constelacion de Es-
corpio, refiriendose a que una de las metamorfosis
de Seth durante su combate contra Horus fue bajo
la figura de un escorpion y que, precisamente, en
los techos astrondmicos del Imperio Nuevo se repre-
senta una constelacion con forma de alacran en la
region celeste que ocupa Escorpio. Belmonte relata
que en la mitologia griega es Escorpio quien provo-
ca la muerte del cazador Orion (Catasterismos, 7),
personajes que, en el ambito egipcio, equivaldrian a
los dioses Seth y Osiris, el primero de los cuales ase-
sino al segundo. El simbolismo astrondémico de este
fendmeno consiste en que cuando Oridn se oculta
(muere) en Poniente, Escorpio surge por el horizonte
oriental. Para demostrar la relevancia de la constela-
cion Escorpio en la antigua astronomia egipcia recu-
rre a S. C. Haack, quien estudié como la mayoria de
las piramides del Imperio Antiguo fueron orientadas
a través del orto de la estrella Acrab (Beta Scorpii).

Pese a los diversos argumentos aportados a cada
una de las anteriores teorias, ninguna nos satisface
en cuanto a su explicacién: como hemos visto, las
Hiades eran probablemente un apéndice de la cons-
telacion egipcia de Sah antes que una constelacién
auténoma y ninguno de los tres decanos correspon-
dientes a Tauro esta asociado al dios Seth sino a
su antagonista ritual, su sobrino Horus. Asi, segun la

46 | Egiptologia 2.0



familia Seti IB son ¢, 3w y rmn hryw, y sus dioses
asociados son el Ojo de Horus, los cuatro hijos de
Horus y Horus (Sanchez Rodriguez, 2000:120-21 y
129). Ademas, existe una determinada teoria que re-
laciona este asterismo interior de Tauro con una divi-
nidad muy vinculada a Horus: su esposa, Hathor, de
la que no debemos olvidar que tiene forma de vaca,
la hembra del toro, actual forma de la constelacion
genérica en la que aparece inmersa:

“Esta diosa [Hathor] ha sido multiplicada en el grupo
de las “siete Hat-hér” que predicen el futuro, espe-
cialmente de cada nifio en su nacimiento. La sospe-
cha de que estas siete parcas eran originariamen-
te las Pléyades, que, entre otras naciones eran las
constelaciones del destino humano (de forma espe-
cial en el augurio de las enfermedades), y también
la vaticinadora de la cosecha, se confirma cuando
encontramos las “siete vacas Hat-hér con su toro”;
pues las Pléyades estan en la constelacion de Tauro”
(Mdller, 1996:42).

El autor del presente fragmento, Max Miiller, conti-
nua esta relacion entre las Pléyades, las siete Hathor
y la agricultura refiriéndose a las siete vacas gordas
y las siete vacas flacas del suefio que José inter-
preté al farabn como siete anos de abundancia de
trigo y siete afios de sequia, relato contenido en un
pasaje del Libro del Génesis (cap. 41, 1-36), de clara
influencia egipcia. Esta relacion podria ser completa-
da, en lo que se refiere a los vaticinios sobre agricul-
tura, mediante la alusion a las interpretaciones que
los griegos hacian de la presencia de las Pléyades
en el firmamento, cuando son, en realidad, un con-
junto de siete estrellas que configuran una constela-
cion interior de Tauro, al igual que las Hiades, siendo
ambos grupos muy préximos entre si: “Comienza la
siega cuando nazcan las Pléyades engendradas por
Atlas, y la siembra cuando se pongan, pues estan
ocultas durante cuarenta noches y cuarenta dias y
en el transcurso del afio se muestran de nuevo por
primera vez cuando se afila la guadafia” (Hesiodo,
Trabajos y Dias, 384-88).

No debemos tampoco olvidar las representaciones
predinasticas en las que los rostros hathoricos apa-
recen adornados por una serie de cinco estrellas:
dos en la punta de sus cuernos, dos en los l6bu-
los de sus orejas y una en la frente, y que pueden
considerarse como manifestaciones de las cinco
estrellas mas visibles del asterismo de las Hiades,
ya que mantienen una disposicion exacta a como
estas estrellas adornan los cuernos, las orejas y la
frente de la constelacion de Tauro. Aldebaran y Ain
(Alfa y Epsilon Tauri) equivalen a las estrellas de la
cornamenta de Hathor, Eudora (Delta Tauri) y Theta
Tauri las de los I6bulos de sus orejas, y Ambrosia
(Gamma Tauri) a la de su frente. Pero en su repre-

sentacién grecorromana, las estrellas de los I6bulos
auriculares se entienden como la parte posterior de
cada ojo, mientras que la de la frente se interpreta
como en los ollares, o sea, sobre los orificios de la
nariz de las bestias, tal y como relata Eratdstenes
en sus catasterismos: “Tiene la constelacion del Toro
siete estrellas. Pues bien, se mueve por si mismo
con la cabeza hacia atras. Una en el nacimiento de
los cuernos (la del lado izquierdo es mas brillante),
una sobre cada ojo, una sobre los ollares” (Cataste-
rismos, 14).

Con respecto a la identificacion de Seth con Escor-
pio, la constelacién egipcia que representa al es-
corpién, la diosa Sirquet, ha sido identificada por H.
Chatley como Cabellera de Berenice y no como la
propia Escorpio, lo cual contraviene la interpretacion
de Belmonte a través de la mitologia griega. En el
presente articulo, defendemos la teoria de que la
constelacion del Muslo (mshtyw) es, en realidad, un
catasterismo del muslo que Horus arrancé a Seth
durante su particular “guerra de sucesién”. Esta teo-
ria aparece también en la obra de Max Mdller, ex-
puesta en los siguientes términos: “La constelacion
de siete estrellas de la Ursa Major (el carro de David,
popularmente llamada el Cucharén en los Estados
Unidos) fue soélo mucho después identificada con el
malvado dios Séeth-Tifon, el adversario de Osiris, e
incluso con sus viejos nombres, “la Pata de Buey” o
“el Baston, el Percutor” (Mesekhti), era una constela-
cion de mal augurio, a pesar de pertenecer especifi-
camente a las venerables “estrellas indestructibles”,
es decir, las visibles durante todo el afio en la region
mas destacada del cielo, cerca del Polo Norte” (MU-
ller, 1996:61).

Una de las mejores bazas con que contamos para
sostener la pervivencia histérica de la equivalencia
entre Seth y la constelacién de mshtyw (Osa Mayor),
desde los albores de la civilizacion del Nilo hasta la
época lagida, es un pasaje de la obra de Plutarco
donde el autor clasico enumera las estrellas y cons-
telaciones que corresponden a los dioses de mayor
importancia del panteén egipcio: “No sdlo los sacer-
dotes de estos dioses, sino también los de los demas
dioses que no son ni increados, ni incorruptibles, di-
cen que sus cuerpos, tras la muerte, yacen cerca de
ellos y son venerados, y que sus almas brillan como
astros en el cielo; el alma de Isis es llamada por los
griegos el Perro, y por los egipcios Sotis, y al alma de
Horus se le llama Orion, y a la de Tifén [Seth] Osa”.
(De Iside et Osiride, 359 C-D).

Seth, bajo su nombre griego, Tifén, es asimilado a la
constelacion de la Osa, sin especificar cual: sila Osa
Mayor o la Osa Menor. Casi la totalidad de los tra-
bajos de arqueoastronomia coinciden en reconocer
en el “Muslo” la actual Osa Mayor, siendo su mejor

Egiptologia 2.0 | 47



[OX La pacificacion entre Horus y Seth, tal y como figu-
ra en el trono de Jeperkara Senusert I. Durante su
lucha, Horus perdié un ojo y Seth un muslo, que
fue encadenado las estrellas circumpolares.
| Wikimedia Commons.

exponente un fragmento del sarcéfago de la esposa
de Montuhotep II, donde el “Muslo” se ha decora-
do con las estrellas que lo conforman, siendo és-
tas un calco de la Osa Mayor (Sanchez Rodriguez,
2000:78). No obstante, la constelacion del “Muslo”
fue evolucionando hasta que se convirtié en la figura
completa de un bovido, a pesar de lo cual no va-
rid su nomenclatura. Esta es la manera en que en
la mayoria de los techos astronémicos del Imperio
Nuevo (tumbas de Senenmut, Tebe, Menmaatra Seti
I, Ramsés V, Ramsés VI y Rameseo) se represen-
ta, por lo tanto, a la Osa Mayor. Pero si realizamos
un analisis pormenorizado del cielo circumpolar de
estas cartas celestes hallaremos una anomalia sor-
prendente: se trata del hecho de que a ninguna de
las constelaciones pueden serle atribuidas las estre-
llas que conforman la actual Osa Menor.

Las estrellas que se perdieron en el norte

La ausencia de la Osa Menor en los planisferios ce-
lestes del Antiguo Egipto no puede ser considerada
como una muestra de que los egipcios apenas con-
cediesen importancia a esta constelacion porque,
precisamente, se conoce un utensilio utilizado du-
rante la ceremonia de apertura de la boca y de los
ojos del difunto cuya forma ha sido identificada por
la egiptologia como una estilizacion de las siete es-
trellas principales de la constelacion de la Osa Me-
nor. Los egipcios conocieron a este instrumento bajo
varios nombres: nwt y ntrty, el primero de los cuales

es su nombre genérico, “azuela”, y el segundo un
adjetivo, “la doblemente divina”. En las tumbas te-
banas también recibe la denominacion de dws3 wr, “la
gran mafana”, aludiendo a la manana de un nuevo
dia de vida después de la vida, la “gran mafana” de
la resurreccion, ya que la ceremonia de apertura de
la boca y los ojos estaba encaminada a restaurar las
funciones corporales del difunto, como la vision, la
respiracion, la audicion... En definitiva, permitir que
el difunto regrese a la vida en el mundo de ultratum-
ba. Asi, el nombre de dw3 wr es también una alusion
a su funcionalidad, tratandose mas de un adjetivo
relacionado con su definicion que de su verdadero
nombre. Finalmente, esta azuela también recibid
la denominacion de mshtyw, exactamente el mismo
nombre que recibe la constelacion Osa Mayor. Este
es el motivo por el que los expertos G. A. Wainwright
y Samuel A. B. Mercer llegaron a la conclusion de
que, realmente, la azuela del Upuaut tenia la forma
de la Osa Mayor y no la de la Osa Menor, como de-
fendio el egiptélogo aleman Borchardt. Lo mas sor-
prendente es que el propio nombre de la Osa Mayor
llega incluso a representarse con tres determinati-
vos: un muslo, en referencia a su significado, una
estrella, como constelacion y una jjjazuelal!!! ;Cual
es el significado de esta asociacion?

La palabra “azuela”, nwt, representada a través del
simbolo U19 de la numeracion de sir Alan H. Gardi-
ner, tiene una vinculacion irresistible con la astrono-
mia: se trata de un homonimo del nombre de la diosa
celeste, Nut (nwt). La lectura complementaria entre
ambas palabras es “azuela celeste”, lo cual nos per-
mite relacionarla con la “azuela celeste” de algunos
mapas estelares egipcios, como el que contempla-
mos en el zodiaco circular de Dendera, bajo la figura
de su dios regente, el chacal Upuaut, asimilado pos-
teriormente al dios embalsamador, Anubis. La per-
sonalidad de ambos dioses se acopla tanto por su
efigie canina, como por su relevancia en los ritos fu-
nebres: bajo la proteccion de Anubis los sacerdotes
momifican el cadaver y bajo la de Upuaut realizan los
ritos de reanimacion de la momia.

Si escrutamos el zodiaco circular de Dendera, halla-
remos que la Osa Mayor viene representada como
un simple muslo (mshtyw), a pesar de que en los te-
chos astrondmicos del Imperio Nuevo se codificaba
bajo la figura integra del bévido. A un tiempo, en
Dendera el “muslo” es acompafado por la constela-
cion “Azuela del Upuaut”, cuya figuracion correspon-
de a la imagen de un chacal sobre la azuela U7 del
catalogo de jeroglificos de A. Gardiner. Esta cons-
telacion, que no aparece en ninguna techumbre del
Imperio Nuevo, no es otra que la Osa Menor. Tanto
por su denominacién, como por su antigiedad y ca-
racter propiamente egipcio, resulta enigmatico que
la “Azuela del Upuaut” no haya sido representada en

48 | Egiptologia 2.0



. ‘(@ Osa Menor, icon las siete estrellas que
forman el pequeno carro. ' .
| Rogelio Bernal Andreo.

las cartas celestes anteriores al periodo ptolemaico,
toda vez que es imposible que su apariciéon se trate
de una influencia griega, ya que entonces su figura-
cion responderia a la apariencia de un osezno. No
obstante, si comparamos las figuras de la Osa Mayor
y de la Osa Menor pronto se nos muestra su gran se-
mejanza, difiriendo Unicamente en tamano y en las
formas concava y convexa de sus mangos. Siendo la
Osa Mayor una de las patas del bévido de los mapas
astronomicos del Imperio Nuevo, por su apariencia
es muy probable que la Osa Menor sea otra de las
patas de dicho bdvido. Desde esta perspectiva, so-
lucionariamos tres grandes incégnitas de la astrono-
mia egipcia, a saber: la ausencia de la constelacion
Osa Menor en las cartas celestes egipcias del Impe-
rio Nuevo, a pesar de que uno de los aparejos mas
sagrados de los ritos funebres del Antiguo Egipto, la
“Azuela del Upuaut”, deba su forma a esta constela-
cion; la transformacion de la constelacion del “Muslo”
en un bovido completo, cuando la Osa Mayor sélo
puede ser identificada con una de sus patas; y el he-
cho de que tanto la Osa Menor como la Osa Mayor
estén asociadas a las azuelas del ritual de apertura
de la boca: la Osa Menor es la azuela del Upuaut,
mientras que la Osa Mayor comparte el nombre de
la azuela mshtyw y, ambas azuelas no son sino la
misma azuela.

“Entre las estrellas imperecederas, pudo haber otras
“constelaciones” que, por el contrario, rara vez se
mencionan. Especialmente interesantes son las “dos
azadas’, nirry o Netjerty, que se mencionan en dos
ocasiones en los Textos de las Piramides en el con-
texto de la escatologia astral y el viaje del rey hacia
las imperecederas. Es casi seguro que estas aza-
das serian las mismas que utilizaban los sacerdotes
en la ceremonia de la apertura de la boca. Hoy se

acepta, con ciertas dudas, que estas azadas podrian
identificarse con dos asterismos de forma similar: la
Osa Mayor (El Carro, en realidad) y la Osa Menor.
De hecho, las referencias mas antiguas, especial-
mente las de los Textos de las Piramides, pueden
hacer referencia a dos azuelas o bifaces de piedra
que habrian sido acoplados en el cabezal de las res-
pectivas azadas. Curiosamente, segun ha estudia-
do Roth, estas azuelas eran denominadas “sebawy”
(las dos estrellas) en las fuentes contemporaneas,
un hecho que bien podria estar conectado con la hi-
potesis que proponemos aqui. Cada azuela podria
estar relacionada con su equivalente estelar “en la
cabezal” de su respectiva azada celeste, las estre-
llas Dubhe (oo UMa) y Kochab (B UMi)” (Belmonte
Avilés, 2012:178-79).

A estas alturas resulta evidente que ambas cons-
telaciones conforman un todo bajo la figura integra

[®X El dios Anubis abre la boca del farabn Menmaa-
tra Seti |, en la KV17, con la azuela del Upuaut,
réplica a pequena escala de la Osa Menor.
| William Petty.

Egiptologia 2.0 | 49



[ Las constelaciones del muslo y de la azuela del
Upuaut, en el corazén del zodiaco circular de Den-
dera. | Ben Golub.

del bévido, a lo que se debe que compartan atribu-
ciones. Su division en dos constelaciones diferentes
parece ser una invencion tardia y de ahi que durante
el periodo ptolemaico aparezcan separadas bajo dos
formas diferentes, mientras que en las cartas celes-
tes del Imperio Nuevo integren un conjunto estelar
no diferenciado.

De hecho, si analizamos la etimologia de la palabra
mshtyw descubriremos que se trata del plural de un
adjetivo nisbado, esto es, la terminacion en -w indi-
ca la formacion plural, mientras que la particula —y
es la nisbacion de la palabra msht, con el significado
de “El que esta sobre Mesjet”, o “El que pertenece
a Mesjet” y, en plural, “Los que pertenecen o estan
en Mesjet”, del mismo modo que imnntyw se traduce
como “Los que pertenecen al occidente”.

La palabra Mesjet puede tenerse como variante fo-
nética de la voz Mesquet, término que denomina a
la region celeste a la que debia ascender el rey di-
funto, de forma que mshtyw se podria traducir como
“Aquellos (muslos) que estan en el destino estelar
del Rey”, atendiendo a su determinativo de “muslo”,
o bien “Aquellas (azuelas) que estan en el destino
estelar del Rey”, segun su determinativo de “azuela”,
lo que concuerda plenamente con el uso de esta he-
rramienta durante el ritual de “Apertura de la boca”
y amplifica el propio significado de dicha ceremonia,
tal y como hemos visto en el anterior nimero de
Egiptologia 2.0.

El mismo nombre de la constelacion mshtyw nos re-
vela que esta conformada por varias azuelas o mus-
los que no son sino las constelaciones Osa Mayor
y Osa Menor. Y, en su conjunto, son representadas
como un bévido dotado de varios muslos y no como
un unico muslo. Por este motivo, Plutarco no pudo
especificar cual de las Osas era la que correspondia
a Seth, ya que eran ambas constelaciones las que
dibujaban su figura en el cielo circumpolar.

La comadrona que ayuda a que nazcan las estre-
llas

La diosa Neftis, cuyo nombre nbt hwt significa “se-
fora del castillo”, es la Unica princesa de la estirpe
divina, dado que el resto de las mujeres de su familia
fueron reinas consortes: su abuela Tefnut, su madre
Nut y su hermana Isis. Ella estaba desposada con su
hermano Seth, quien nunca llegd a gobernar, en una
unién de la cual tampoco hubo descendencia. Esta
diosa si daria un vastago a su otro hermano Osi-
ris: el dios chacal Anubis, asimilado al antiguo dios
“Abridor de caminos”, Upuaut. Anubis, hermanastro
de Horus, fue el encargado del embalsamamiento de
Osiris, una vez que Seth conjurd contra él y le arre-
bato la vida. Y en esta ceremonia también participa-
ria Neftis, dado que las vendas utilizadas durante el
proceso de momificacion no son sino los mechones
de esta diosa, quien afeitd su cabellera en sefial de
luto hacia su hermano.

En algunas regiones de Egipto, la esposa de Seth
no es llamada Neftis, sino Tauret (Thueris), faceta
bajo la cual es representada como una hembra de
hipopétamo. En la obra de Plutarco, en una ocasion
se llama a Neftis bajo el sobrenombre de Thueris,
en cuanto a aliada de Horus en su combate frente a
Seth: “Se dice que muchos continuamente se pasa-
ban a las filas de Horus, y Thueris, la concubina de
Tifon [Seth], también le siguio” (De Iside et Osiride,
358 C). Neftis, como ya hemos dicho, era hermana
y amante de Osiris y, junto a Isis, es una de las pla-
nideras del funeral de este dios. Esta alianza le valid
la enemistad de su esposo Seth, al cual se enfren-
to, tal y como relata Plutarco. Esta diosa es, junto a
Bes, protectora de la mujer y del neonato durante
el parto, lo cual nos incita a pensar que la advoca-
cion de Neftis durante el parto de su madre Nut seria
exactamente la de Thueris, para garantizar el buen
nacimiento de los cinco divinos mellizos. Asi que la
constelacion que represente a Neftis podria quedar,
en efecto, asimilada a la figura de un hipopétamo.

En egipcio la palabra para designar a los hipopota-
mos es nhs, que significa tanto “vigilante” (en cuanto
a que la mirada de un hipopétamo sumergido en la
corriente se asemeja a un periscopio asomando por
la superficie del rio) como “revivir’, siendo esta se-
gunda acepcion la que mas interesa a nuestra inves-
tigacion. Tratandose de estrellas, su reaparicién en
el horizonte no puede ser considerada literalmente
como nacimiento, sino como renacimiento, la vuelta
a la vida, el “revivir”... Estos seres revividos surgen
de las aguas bajo la figura de un mamifero fluvial, el
hipopétamo, en un gesto igual al de los dioses que
surgieron del rio, por ser el Nilo el liquido amniético
de Nut. Y si buscamos entre las estrellas una conste-
laciéon que responda a esta imagen del hipop6tamo,

50 | Egiptologia 2.0



Neftis ocultando el rostro en sefial de duelo. Figura
de madera policromada, agregada a los fondos del
Museo Britanico en 1841. | British Museum.

descubrimos con prontitud que esta constelacion fi-
gura en infinidad de cartas celestes egipcias del Im-
perio Nuevo: en el techo astrondmico de la tumba de
Senenmut aparece la constelacion de una diosa hi-
popotamo llamada Isis Dyamut (3st dsmr), quien suje-
ta un poste de amarre en su mano derecha (Sanchez
Rodriguez, 2000:118); esta misma constelacion es
llamada Sa-Mut (“la espalda de Mut”) en el techo as-
tronomico del hall K de la tumba del faraon Seti | (KV
17) e incluso en el zodiaco circular de Dendera per-
manece su representacion en el cielo circumpolar.
Por otro nombre también fue conocida como Reret.
Por cierto que Thueris se suele representar apoya-
da sobre el amuleto protector s3, exactamente como
aparecen Isis Dyamut, Sa-Mut o Reret.

Los antiguos egipcios también dispusieron de una
hermandad de doce diosas hipopotamiformes, cada
una de las cuales velaba por uno de los meses del
anfo. La mas importante fue Ipet, en un principio
identificada con la boveda celeste y protectora del
undécimo mes que, en su honor, recibié su mismo
nombre: Ipet. Esta diosa presidia, al igual que Thue-
ris, los santuarios del nacimiento: los mammisi. E
incluso en un texto llegan a identificarse ambas dio-
sas: “Yo soy Thueris, en todo su poder, la que lucha
por lo que le pertenece y rechaza a los que le hacen
violencia a su hijo Horus. Yo soy Ipet que reside en
el horizonte y cuyo cuchillo protege al Sefior del Uni-
verso, la sefiora a quien se teme, cuyo aspecto es
un adorno y decapita a los que se rebelen contra él’.

Respecto al significado egipcio de la expresion Sa-
Mut, debemos matizar que la palabra Mut no sélo se
refiere a la diosa buitre Mut, sino que también signi-
fica “muerte”, ya que el buitre, como ave carrofera
por excelencia, acude siempre al lugar donde hay
algun cadaver en putrefacciéon para alimentarse de
sus restos. Asi que podemos proceder a una lectu-
ra de la construccion Sa-Mut como “Espalda de la
Muerte” y, como nombre de un ser vivo, se transfor-
ma en “Aquel que le da la espalda a la muerte”, lo
cual viene a significar lo mismo que “El que revive”,
0 sea, nhs, “el hipopétamo”. Y bajo esta naturaleza
inmortal se esconde una constelacion circumpolar,
es decir, un conjunto de estrellas que, por estar tan
préximas al polo norte celeste, son visibles en este
hemisferio cada noche, sin que jamas desaparezcan
del firmamento.

La constelacion de la hembra de hipopétamo, Sa-
Mut, ha conseguido identificarse gracias a la com-
paracion de su posicion relativa a otras constelacio-
nes egipcias de mas facil interpretacion, como la del
muslo (Osa Mayor) o la del hombre arponeando al
cocodrilo (Casiopea o Cisne), a pesar de lo cual no
hay unanimidad en los calculos, debiendo advertir
que los limites griegos de las constelaciones no coin-

Egiptologia 2.0 | 51



ciden con los egipcios, por lo que en ocasiones es
posible reconocer algunas estrellas, pero se desco-
noce a ciencia cierta la constelacion a la que estaban
asignadas. En todo caso, existe la convencion gene-
ral de que Sa-Mut abarca la mayoria de las estrellas
de la actual constelacion Draco, como ya propuso A.
Pogo en 1930 en su articulo “The Astronomical Cei-
ling-decoration in the Tomb of Senmut (XVIII Dinas-
ty)”, si bien algunos consideran que también incluye
las constelaciones griegas de Boyero, Hércules y
Lira, como defendié H. Chatley en su “Egyptian As-
tronomy”, publicado en 1940 en el boletin n.° 26 del
Journal of Egytian Archaeology. No hay consenso a
la hora de identificar a Isis Dyamut: Biegel se inclina
igualmente por Boyero, Corona Boreal y Hércules,
ubicando el noray que sujeta en Cabellera de Bere-
nice; Locher la asocia a Draco, Cefeo y Cisne, con el
noray en Draco y Osa Menor; Davis se decanta por
Serpentario, Libra y Escorpio (Lull Garcia; 2004:223-
25). El propio Lull, tomando en consideracién que
durante el segundo milenio a.C. sdlo fueron circum-
polares la Osa Menor, la Osa Mayor y Draco, y que
Isis Dyamut tenia que situar sus pies en ascensién
recta sobre las constelaciones de Virgo y Libra, opta
por identificar este asterismo con Draco, Boyero, Co-
rona Boreal y Hércules (Lull Garcia; 2004:225-29).
Y Belmonte Avilés es partidario de ampliar la zona
de busqueda, situandola entre Boyero y Lira, con su
espalda hacia Serpiente y la cabeza en Draco (Bel-
monte Avilés; 2012:64).

[N Draco, envolviendo a las otras constelaciones cir-
cumpolares. | Alexander Jamieson.

Lo mas légico es pensar que Sa-Mut tenia como es-
queleto estructural la constelacion de Draco y que
sus adornos y atributos, como el cocodrilo que carga
a cuestas o el poste de amarre, guardan relacion con
las estrellas de su vecindario, aunque no pertenez-
can a la propia Draco.

La importancia de Draco para los antiguos egipcios

radica en que en esta constelacion se encuentra la
que, durante el Imperio Antiguo, fue la estrella po-
lar, alrededor de la cual parecen orbitar el resto de
las estrellas: Thuban. Este lugar, como punto casi
inmovil del cielo, es el ombligo de la diosa Nut, el
vientre donde se encontraban los dioses antes de
ser paridos bajo la apariencia de estrellas. Es mas
que probable que el poste de amarre de Sa-Mut sea
un simbolo de esta faceta de las estrellas polares
como hitos y centros de referencia, estando ellas de-
tenidas en un punto fijo mientras las demas estrellas
giran a su alrededor. Y es en este enclave estelar
donde apoyaria las manos la comadrona celeste,
para ayudar a que la presion sobre el utero permi-
tiese que los pequefios dioses fuesen desalojando
el cuerpo de su divina madre Nut. En definitiva, el
lugar del cielo que ocupa la hipop6étamo Sa-Mut es el
mismo que debe ocupar la comadrona hipop6tamo
Thueris vy, al coincidir ambas en apariencia, resulta
evidente concluir que representan al mismo ente: de
igual manera que el nombre de la constelacién de
Osiris es s3h acudiendo a su aspecto de dios de ul-
tratumba, el nombre de la constelacion de Thueris
no es su propio nombre, sino Sa-Mut (“La que da la
espalda a la Muerte”) acudiendo a su inmortalidad
como constelacion circumpolar. Y como Thueris no
es sino la esposa hipopotamiforme de Seth, real-
mente quien se esconde bajo este conjunto estrella-
do es la diosa Neftis, uno de los quintillizos de Nut.
Ademas, Thueris es la diosa encargada de retirar las
aguas del nacimiento que, en el parto de Nut, no son
otras que las de la corriente misma del Nilo, lo cual
la relaciona con las crecidas y decrecidas del rio, al
igual que lIsis, hermana de Neftis-Thueris, es la pre-
cursora de dicha inundacion.

Segun Plutarco, Neftis fue la ultima en nacer del con-
junto de los cinco dioses hijos del Cielo y de la Tierra,
asi que su aniversario se celebra el mismo dia del
afo viejo egipcio: “Y en el cuarto dia [dicen] que na-
cio Isis en las regiones que estan siempre humedas.
Y que Netftis en el quinto dia, a quien llaman Teleute
y Afrodita y algunos le dan el nombre de Nike” (De
Iside et Osiride, 355 F).

Las regiones humedas en las que nacio Isis, laherma-
na de Neftis, pueden identificarse bien con la propia
crecida del Nilo que anuncia la aparicién de su estre-
lla, Sirio, o bien con las regiones nortefias de Egipto,
las humedas marismas del Delta. Segun la tradicion,
Isis alumbré a su hijo Horus en Shemnis, en el seno
de estas tierras a medio sumergir en la desembo-
cadura del Nilo y, como ahora sabemos que ambos
nacimientos fueron simultaneos, también podemos
conocer que el nacimiento de Isis también se produjo
en el Delta. Por lo tanto, es sencillo decantarse por
la segunda posibilidad antes expresada. Este peque-
Ao inciso acerca de la localizacion del nacimiento de

52 | Egiptologia 2.0



[el Estatua del periodo saita, con la diosa hipo-
potamo Tueris apoyada sobre el amuleto s3.
Descubierta en Saqqara, forma parte de la
coleccion del Museo Egipcio del Cairo.

| Christoph Gerigk.



Isis nos sirve en cuanto a que en la version del mito
del nacimiento de Horus, Isis y Neftis llegan juntas al
lugar donde se produce el feliz acontecimiento, de lo
que deducimos que también el nacimiento de Neftis
tuvo lugar en aquella misma region. Y si traslada-
mos las regiones nortefias de Egipto a las regiones
nortefias de las estrellas nos encontramos con que
la constelacion de Neftis ocupa el corazon del norte,
envolviendo a la estrella polar que, no debemos olvi-
dar, en la época de los faraones era la estrella mas
brillante de esta misma constelacion. Por ser Neftis
la ultima de los cinco dioses en nacer, es la que mas
préxima se halla todavia del lugar de su nacimiento.

Un mammisi para la Enéada

De ser cierto este planteamiento, los cuatro canales
astrondmicos de la Gran Piramide apuntarian hacia
las regiones estelares que representan a cuatro de
sus dioses mas sobresalientes: Isis, Osiris, Seth y
Neftis, lo cual no parece producto de la casualidad.
Entre estos cuatro dioses existe una conexion palpa-
ble: los cuatro son hermanos mellizos, hijos del cielo
y de la tierra. De hecho, la cosmogonia heliopolita-
na, de la cual se nutren los Textos de las Piramides,

[ Mammiside Dendera. | Wikimedia Commons.

establece una primera dinastia divina que reiné so-
bre la humanidad, antes que los faraones, en aque-
llos tiempos remotos en que los dioses caminaban
sobre la superficie terrestre. Fue entonces cuando
Atum-Ra, el dios solar por antonomasia, emergio
del océano primordial y, a partir de su saliva o de su
semen, dio vida a una primera pareja de hermanos
y esposos, Shu y Tefnut, identificados con el aire y
la humedad. Tras unirse, éstos tuvieron por hijos a
una segunda pareja mitica, Geb, la tierra, y Nut, el
cielo, quienes, tras multiples avatares, lograron des-
cendencia, al engendrar a los cuatro hermanos arri-
ba sefialados. En su conjunto constituyen los nueve
dioses de la Enéada heliopolitana, si bien la relacion
entre la Enéada y la Gran Piramide resulta mucho
mas profunda. En el anterior numero de Egiptologia
2.0, al examinar la forma de estos titanicos mauso-

leos, hemos visto como los textos grabados en los
piramidiones de Nimaatra Amenemhat Ill y Userkara
Jendyer entrelazan el destino solar del rey difunto,
puesto de manifiesto en el eje este-oeste (paralelo),
con el destino estelar de ultratumba, establecido a
partir del eje sur-norte (meridiano). Deciamos enton-
ces que...

“De hecho, al efectuar una lectura global de ambos
piramidiones se observa como el eje este-oeste con-
forma un todo, leido en este orden, donde el faraon
renace cada mafana, cual el Sol de la aurora, diri-
giéndose luego a sus dominios en Occidente, donde
lo recibe el dios que le permitira regresar a la vida
el dia después, en un ciclo que no tiene fin. Por el
contrario, en el eje sur-norte, leido también en este
sentido, el faraon es identificado con Osiris, cuyos
miembros, piernas y esqueleto, aparentan sobrevo-
lar la tierra (Geb), representando de forma metafori-
ca la evolucion de Oridn por los cielos, a través de
cuyas tres cumbres penetra el rey difunto en la Duat,
proyectandose después hacia el norte, con la voca-
cion de convertirse alli en la estrella que domina a
todas las demas, quizas Thuban, la Polar de la épo-
ca, o tal vez Kocab, la punta de la azuela cosmica
del Upuaut”.

Parrafos atrds dabamos cuenta de la conviccion de
Belmonte Avilés al opinar que el simbolismo de los
distintos elementos arquitectonicos de la Gran Pira-
mide, como es el caso de sus canales astrondmicos,
fue mas adelante sustituido por indicaciones escritas
con el objeto de guiar el alma del difunto por el infra-
mundo, expresadas a través de los Textos de las Pi-
ramides, a cuyo corpus cabe anadir, entre otros en-
salmos mas breves, las inscripciones descubiertas
en los piramidiones. Por lo tanto, la Gran Piramide
no esta verdaderamente muda, sino que su mensaje
podria haber sido codificado a través de un lenguaje
simbolico, comprensible Unicamente por los dioses
y por los iniciados en sus cultos. El dios Socar-Osi-
ris es mencionado expresamente en el eje sur-norte,
en un paisaje astronémico que habla de Orién y de
las “estrellas del norte”, precisamente hacia donde
apuntan los canales astrondmicos de la Gran Pira-
mide, con lo cual se cumpliria la premisa expuesta
hasta ahora. Se da la circunstancia de que los con-
ductos y pasajes interiores de este colosal edificio
tan solamente siguen el curso del meridiano de Gui-
za, lo que a priori vendria a desmontar la posible
existencia de alineaciones también sobre el paralelo
de Guiza, siguiendo el eje este-oeste, que en los pi-
ramidiones de Nimaatra Amenembhat Ill y Userkara
Jendyer presta toda su atencion a los ciclos de rege-
neracion del dios solar Ra.

En realidad, el disefo conjunto de las dos piramides
mayores de la meseta de Guiza, pertenecientes al

54 | Egiptologia 2.0



faraon Keops y a su hijo Kefrén, analizado en una
trayectoria este-oeste, parece responder a un pro-
yecto unitario, tal y como ha estudiado recientemen-
te Juan Antonio Belmonte, al observar que estas dos
montanas artificiales de piedra reproducen sobre el
paisaje el mismo signo jeroglifico que determina la
palabra horizonte, el N27 del listado de Gardiner,
que se puede leer 3it y que se grafia mediante el di-
bujo de dos colinas entre las cuales se produce una
puesta de Sol. No resultaria casual, entonces, que
la nomenclatura egipcia de la Gran Piramide sea 3h¢
hwfw, con el significado de “horizonte de Keops”, alu-
diendo al propio lenguaje ideografico que contribuye
a perfilar el skylight de ambas piramides. De todo
este simbolismo participaria, ademas, la Gran Esfin-
ge de Kefrén:

“Un ano mas tarde, el 21 de junio de 2006, volvimos
a Guiza al atardecer para observar otra espectacular
hierofania astrondmica. En esta ocasion, la idea era
observar la puesta de sol en el solsticio de verano
por detras de la Esfinge, desde una posicion donde
se viera la estatua en el centro de las dos grandes
piramides de la meseta. Durante el Reino Nuevo, la
Esfinge era conocida como Hor-em-akhet, “Horus en
el horizonte”, y Richard Wilkinson y Mark Lehner ha-
bian sugerido, de manera independiente, que este
nombre habria sido inspirado por la similitud entre
la posicion de la gigantesca escultura en medio de
las dos piramides y el término en escritura jeroglifica
para Hor-em-akhet. El fendmeno que se pudo ob-
servar en Guiza confirmaba esta sugerencia cuando,
a la imagen propuesta por Wilkinson y Lehner, se
le sumo el brillo del disco solar exactamente detras
de la cabeza de la Esfinge. Nuestra idea intuitiva,
reforzada a partir de ese dia, es que esta fenomeno-
logia podria ser deliberada y que la triada formada
por la piramide de Kefrén, la Esfinge y la piramide de
Keops fue disenada, en parte, con este objetivo en
mente” (Belmonte Avilés; 2012:220-21).

Mientras Atum-Ra es el primero de la Enéada, sus
cuatro bisnietos, Isis, Osiris, Seth y Neftis, son aque-
llos que vienen a completar y cerrar el circulo de los

nueve dioses. Con ello, de una manera bastante
compleja, a partir sus diversas alineaciones cosmi-
cas, la Gran Piramide esta ligada al principio y fin
de la Enéada, la corte suprema de los dioses de
Helidpolis, en cuyo templo se guardaba la piramide
original, el auténtico huevo del Fénix, la reliquia mas
sagrada del Imperio Antiguo, el bnbn, un pedrusco
de probables connotaciones metedricas. EI momen-
to culminante de estos episodios religiosos se pue-
de situar hacia el 21 de junio de nuestro calendario
gregoriano, cuando se produce la hierofania relatada
por Belmonte Avilés. En torno a esta fecha, los sa-
cerdotes astrénomos hilaron tres fendmenos natura-
les distintos: por una parte, el solsticio de verano,
esto es, el dia con mayor numero de horas de luz de
todo el curso anual del Sol; el amanecer heliaco de
la estrella Sirio, la mas brillante del cielo nocturno; vy,
finalmente, el inicio de la crecida del rio Nilo, cuyas
rebosantes aguas venian a fertilizar y regar las ribe-
ras del Alto y del Bajo Egipto, cosa imprescindible
para el sustento y pervivencia de esta civilizacion,
de caracter netamente agrario. Estas tres efeméri-
des bastaron a los egipcios para para fijar el dia de
afio nuevo en dicho momento del afio. En el caso
especifico de la Gran Piramide, esa relacion con el
dia primero del primer mes de la estacion de 77z, “la
inundacion”, tiene todavia mas sentido, dado que las
palabras “inundacion” y “horizonte” se pronuncian y
transliteran exactamente igual, 3k¢, distinguiéndose,
tan solamente, por los jeroglificos que se usan para
su escritura.

En la jornada de afio nuevo del calendario egipcio,
que en un ano ideal deberia de coincidir hacia el 21
de junio, los sacerdotes conmemoraban el dia del
nacimiento de Atum-Ra (wp rnpt), el dia de Thot como
inventor del calendario (dhwtt) y el aniversario del as-
censo del primer faradén al trono (tpy rnpt) (Sanchez
Rodriguez, 2000:61). Esto sucedia como colofén al
nacimiento divino de los sagrados mellizos Isis, Osi-
ris, Seth y Neftis, que acontecia, precisamente, en
los cinco ultimos dias del afio: los epagémenos. A
este hecho debemos sumar que, a tenor de la rela-
cion entre las alineaciones astrondémicas de la Gran

[(X Procreacion magica de la Enéada, representada en el Libro de los Muertos (EA10018,2) de la cantora de Amon

Henuttauy. | British Museum.

Egiptologia 2.0 | 55



[BX Seccion vertical de la Gran Piramide, hecha por el
egiptélogo escocés John Edgar en 1909.
| Wikimedia Commons.

Piramide y el ritual de “Apertura de la boca”, el rena-
cimiento astral del faraén parece haberse preparado
para esta misma fecha. En el fondo, se trata de una
necesidad imperiosa, puesto que aunque el faraon
en vida se identificase con Horus (y de ahi que el pri-
mer nombre de la titulatura real, utilizado desde la |
dinastia, haya sido el nombre de Horus, inscrito den-
tro de un serej bajo el signo del halcén), al morir se
transmutaba en Osiris (tal y como recogen tanto los
Textos de las Piramides como otros textos funerarios
posteriores, en los que el difunto pasa en el mas alla
a denominarse Osiris N.). En otras palabras, el alma
de Keops, habiendo tomado el aspecto de Osiris, es-
taba destinada a renacer en el justo instante que la
religion egipcia preveia para el parto de los cuatro
mellizos divinos, en las postrimerias del afo ideal,
hacia el solsticio de verano, con las fuerzas de Atum-
Ra al maximo de su potencia creadora. También su
consorte, Isis, estaba literalmente regenerandose en
los cielos del sur, segun se puede apreciar en este
escenario astrondmico deliberadamente elegido y
minuciosamente planificado, a través del orto helia-
co de la estrella Sirio. La costumbre de situar la veni-
da de los dioses hacia el solsticio de verano perduro,
al menos, hasta la Baja época, cuando se supone
la visita del fildsofo y matematico griego Pitagoras a
tierras egipcias, hacia el siglo VI a.C.

“Pitagoras, el célebre sabio matematico griego, des-
cubrié durante sus veintidos afios de residencia en
Egipto que los antiguos pobladores del Nilo conside-
raban los solsticios como momentos especiales para
esos “lanzamientos” [de almas]. Durante su transcur-
SO0 se creia que podia abrirse una via de comunica-
cion con el reino de los muertos, que para Pitagoras
y sus maestros egipcios estaba entre las estrellas. El
propio sabio dictamino que el solsticio de verano (21
de junio) abria la “puerta” para que fueran los dioses
quienes descendieran. Dos umbrales, pues, en los
que pasar de un mundo a otro parecia mucho mas
facil” (Sierra Albert; 2001:50).

Si en el anterior nimero de Egiptologia 2.0 razona-
bamos cémo la Gran Piramide pudo haber sido idea-
da como réplica a una escala megaldémana del huevo
del Fénix, ahora estamos en disposicién de aproxi-
mar la fecha en que dicho cascarén debia romperse
para facilitar la resurreccion astral y, con ello, liberar
el alma del Osiris Keops. Cabe completar esta infor-
macion exponiendo que los arquitectos del antiguo
Egipto disefiaron unos santuarios especiales, consa-
grados a las distintas etapas del renacimiento divino,
donde tanto las divinidades como el clero asistian
y ayudaban al parto celestial del faraén. Aunque el
edificio mas antiguo de estas caracteristicas es el
mammisi de Jeperkara Nectanebo | en Dendera,
erigido en el siglo IV a.C., en realidad, el concepto
viene a ser mucho anterior. No en vano, las cama-
ras interiores de la Gran Piramide funcionaron, por
lo visto, como un mammisi donde el alma de Keops
se preparo para sus destinos solar y estelar. Por ex-
tension, y dado que en muchas otras piramides del
Imperio Antiguo se sustituy6 la arquitectura simbali-
ca por los textos religiosos, este tipo de monumentos
funerarios pudo haber servido como si de auténticos
mammisi se tratase. En realidad, este término arqui-
tectonico, mammisi, no es propiamente egipcio, sino
que fue acufiado por Jean Frangois Champollion, el
célebre estudioso de la Piedra de Rosetta que propi-
cio el descifrado del sistema jeroglifico. En la lengua
vernacula de los egipcios, estos santuarios recibian
la denominacién de Per-Mes, pr ms, con el signifi-
cado de “casa del nacimiento”. Podria, entonces,
el término Per-Mes ocultarse detras de la palabra
pyramis (TTupapic), con que los griegos se refirieron
a este tipo de construcciones y de la cual proviene
nuestro actual vocablo “piramide”?

Conclusion

Desde tiempos inmemoriales, las piramides de Egip-
to y, de forma particular, la Gran Piramide de Keops
en Guiza, han sido puestas en relacion con diversos
factores astronémicos, tanto desde un punto de vista
solar como estelar. Esta intuiciéon se ha visto refren-
dada por estudios recientes, que han contribuido a la
existencia de cierto consenso entre los egiptélogos
a la hora de aceptar como validas algunas de estas
teorias (como las alineaciones de los llamados ca-
nales de ventilacion) y de desechar diametralmente
otras (como es el caso de la de la correlacion estelar
de Oridn). Se ha tratado, con posterioridad, de dar
explicacion a todo este simbolismo, enmarcando-
lo dentro del contexto funerario y asociandolo a la
participacion de algunos dioses de ultratumba y a la
realizacion del ceremonial de “Apertura de la boca”.
Por cierto que Keops y su corte de arquitectos no ha-
brian sido los primeros en procurar esta interaccion
con las constelaciones, sino que un lejano predece-
sor suyo en el trono, Dyeser, ya se habria adelanta-

56 | Egiptologia 2.0



)

[(X Piramide de Kefrén junto a la noche cairota, tal y como se puede contemplar desde el vértice de la Gran Piramide

de Keops. | Vitaliy Raskalov.

do al menos un siglo, incorporando este mecanismo,
de forma muy elemental, al serdab de su complejo
mortuorio, en Saqqgara.

Las piramides no fueron concebidas como mansio-
nes para los muertos, sino como verdaderas mora-
das para la eternidad, permitiendo a sus propietarios
disfrutar, cada manana, de una nueva salida al dia
en la vida ultraterrena. En el caso de Keops, en la
Camara de la Reina se sumarian, por una parte, la
fuerza regeneradora de la azuela del Upuaut, disena-
da para revitalizar los érganos sensibles de la momia
y, por otra, la magia inefable de Isis, que con sus sor-
tilegios ya habia logrado resucitar una vez el cada-
ver de Osiris, tras recomponer trece de sus catorce
pedazos, después de que éste hubiese sucumbido,
asesinado y descuartizado por Seth y sus secuaces.
En la Camara del Rey, el faraén, transformado por fin
en un Osiris, podria protagonizar el viaje descrito en
los piramidiones de Nimaatra Amenemhat Il y User-
kara Jendyer, elevandose sobre las tres cumbres de
Orion y viajando hasta los feudos donde orbitan las
estrellas circumpolares, reuniéndose alli con la Unica
estrella fija en todo el orbe celeste, la polar, a cuyo
alrededor parece vacilar el universo conocido. Todo

ello, gracias a la trama astronémica que se afadi6
mediante los direccionamientos de los pequefios ca-
nales que atraviesan esta tumba.

La fecha concreta para este fendbmeno viene dada
por el propio lenguaje solar de la meseta de Guiza,
hacia el 21 de junio, cuando las piramides de Keops
y de Kefrén, junto con la Gran Esfinge y el sol del
ocaso, representan el jeroglifico N27 del listado de
Gardiner, 3ht, con el significado de “horizonte”, térmi-
no que sirve de nombre a la propia tumba de Keops y
que curiosamente es homaéfono a la palabra “inunda-
cién”, nombre de la primera estaciéon del afio, anun-
ciada hacia esa fecha por el amanecer heliaco de la
estrella Sirio. Amayores, 3kt también se puede tradu-
cir como “espiritu luminoso” o “cuerpo glorioso”, que
es exactamente en lo que debia de convertirse el
alma del faradn difunto durante esa precisa jornada.
A todas estas coincidencias, parece que buscadas,
se suma el dia de afio nuevo, fiesta de aniversario de
Ra. Su nacimiento sigue al de los divinos mellizos,
Isis, Osiris, Seth y Neftis, durante los dias epagéome-
nos, y que son recogidos en Guiza mediante los con-
ductos que se proyectan hacia las constelaciones de
Can Mayor, Orion, Osa Menor y Draco. Este retorno

Egiptologia 2.0 | 57



a las estrellas del faradn, un Horus que se convierte un Osiris, completa el calendario y conlleva el reiniciado
de los ciclos cosmicos. No es posible conocer si este hecho justifica que a la muerte de cada soberano el cro-
noémetro sea puesto a cero, justificando la extrafa costumbre de los egipcios de no fijar una fecha que, como
una bisagra, ayude a situar un momento concreto dentro de un largo periodo de tiempo, como la creacion del
mundo para los judios, las olimpiadas para los griegos, la fundaciéon de Roma para los romanos, el nacimiento
de Jesus para los cristianos o la hégira para los musulmanes.

Los egipcios renunciaron a medir y a condicionar el tiempo de esta manera, como si cada faraén constituye-
se en si mismo el principio y el fin de toda una civilizacion entera. Esa medicion, velada para el grueso de los
mortales, estaba restringida a la diosa Seshat, la misma que con sus conocimientos sobrenaturales ayudaba al
faradn a enderezar sus templos cara a las estrellas hacia las cuales mas adelante se encaminaria ya como un
espiritu. Y asi, la muerte de cada monarca venia a asimilarse al eterno retorno de la primera vez, el tiempo pri-
mero, el momento de la invencién del calendario y de la entronizacion del primer faraén. Todo ello concurriendo
en las fiestas de afio nuevo, cerca del 21 de junio. Como si los auténticos Isis, Osiris, Seth, Neftis y Ra hubiesen
nacido, o renacido, en ese preciso instante, con el faraon difunto sumandose a ellos como la quintaesencia: el
momento justo en que Keops se dispuso a rasgar el cascarén del Fénix, el pajaro bnnw, el ave inmortal que hizo
su propio nido sobre su propio sepulcro.

Bibliografia

BELMONTE AVILES, J. A. (2012). Pirédmides, templos
y estrellas. Astronomia y arqueologia en el antiguo
Egipto. Critica. Barcelona.

BERMAN, F. (1993). El Enigma de las Piramides. Edi-
ciones Dalmau Socias. Barcelona.

LULL GARCIA, J. (2004). La Astronomia en el Antiguo
Egipto. Universidad de Valencia. Valencia.

LULL GARCIA, J. (2006). “La constelacién de Mesjetiu
(Osa Mayor) en el antiguo Egipto”. En Astronomia, n.°
84, pp. 24-31. Global Astronomia. Madrid.

MULLER, M. (1996). Mitologia egipcia. Edicomunica-
cion. Barcelona.

LOPEZ, F. y THODE, R. (2003). Los Textos de las Pi-
ramides. Egiptologia.org.

LOWELL, P. (1912). “Precession: And the Pyramids”.
En Popular Science, vol. 80, pp. 449-60. The Science
Press. Nueva York.

SANCHEZ RODRIGUEZ, A (2000). Astronomia y ma-
tematicas en el Antiguo Egipto. Aldebaran. Madrid.

SANTAMARIA CANALES, Israel (2015). “Isis a través
de los textos: el culto isiaco en la literatura grecolati-
na de época altoimperial”. Revista de Ciencias de las
Religiones. Vol. 20, pp. 231-48. Instituto de Ciencias
de las Religiones de la Universidad Complutense de
Madrid. Madrid.

SIERRA ALBERT, J. (2001). En busca de la Edad de
Oro. Circulo de Lectores. Barcelona.

Sobre el autor

Alfonso Daniel Fernandez Pousada se licencié en pe-
riodismo por la Universidad de Santiago de Compos-
tela, profesion que ha ejercido en Radio Voz y Cadena
COPE, emisora, ésta ultima, a la que esta vinculado
desde 2005 y donde actualmente dirige un magazine
dominical.

Su pasion por la egiptologia le ha llevado a participar
en diversos seminarios organizados por el Instituto de
Estudios del Antiguo Egipto y a publicar un trabajo de
investigacion sobre los adelantos astronémicos de la
civilizacion del Nilo.

Enlaza con el autor

58 | Egiptologia 2.0



