
Egiptología 2.0 | 31

A lo largo de los años se ha difundido la equívo-
ca consideración de las pirámides como simples 

complejos funerarios pero, ciertamente, estas cons-
trucciones estaban habilitadas para la práctica de di-
versas funciones. Valga el ejemplo de las catedrales 
y monasterios que, además de su función espiritual 
y dedicación al culto sagrado, a la enseñanza, codi-

-
tura, también han servido como mausoleo y panteón 
real, destacando casos tales como los del madrileño 
monasterio de San Lorenzo del Escorial, destinado a 
lecho eterno de los monarcas españoles, o la abadía 
londinense de Westminster, en la que se coronan y 
yacen los soberanos del Reino Unido de Gran Breta-
ña e Irlanda del Norte. Al tiempo que estos recintos 
funerarios constituyen lugares de oración y recogi-
miento, las pirámides egipcias estaban acompaña-
das por templos funerarios (los templos del valle y los 
templos solares) donde se rendía tributo y veneraba 
el alma divina del faraón difunto, a modo de culto 
a los ancestros. En su carácter altamente sagrado, 
las pirámides no servían simplemente como lugar de 
sepulcro, sino como auténticas “máquinas de resu-
rrección” en las que, como hemos visto en el anterior 
número de Egiptología 2.0, parece que se celebra-
ban los ritos de apertura de la boca para permitir al 
difunto la respiración y la ingesta de alimentos en 
el más allá. Y también como mansión del Dios, sus 
inmediaciones eran concebidas como necrópolis de 
los cortesanos y personajes relevantes, del mismo 
modo que los camposantos cristianos se erigen a la 

la representación de la tumba del hijo de Dios: no en 
vano, los altares se orientan hacia el este (en la di-
rección de Jerusalén, ciudad en la que fue enterrado 
Jesús de Nazaret) en la cabecera de una estructura 
con planta de cruz latina (instrumento de la pasión). 
Desde esta perspectiva, una pirámide, aparte de se-
pulcro, constituye también un recinto sagrado en el 
cual se van a desarrollar otras funciones propias del 
sacerdocio. Y, en el caso del antiguo Egipto, entre 
estas funciones parece que se halla la observación 
astronómica.

Para la idiosincrasia egipcia, las estrellas se despla-
zan en el cielo siguiendo un canon establecido por 

En el antiguo Egipto, la observación de las es-
trellas correspondía a los sacerdotes, como es el 
caso de Anen, tesorero y profeta de Amón.
| Museo delle Antichità Egizie.

            

Astronomía
Alfonso Daniel Fernández Pousada



32 | Egiptología 2.0

de, mediante la vigilancia del calendario, conocer el 
momento exacto en que se debían llevar a cabo las 
labores agrícolas. La crecida del Nilo coincidía así 

indicando igualmente el principio de la estación de la 
inundación. Por este motivo, en la civilización egipcia 

-
nomía. Realmente, los astrónomos pertenecían a un 
grupo de sacerdotes especializados en la observa-
ción de los astros, llamados “sacerdotes horarios” 
(imy wnwt) (Sánchez Rodríguez; 2000:22), fácilmen-
te reconocibles por su túnica azulada sobre la cual 

que nos recuerda a la iconografía medieval del mago 
Merlín, célebre coprotagonista de las leyendas con-
tenidas en el ciclo artúrico. 

Una de las cuestiones más debatidas acerca de las 
funciones secundarias de las pirámides es la de si 
fueron utilizadas activamente como observatorios 
astronómicos. Un primer alegato a favor de dicha 
teoría es la de que en otras culturas conocemos, sin 

mesopotámicos o de las pirámides mayas y aztecas.
En segundo lugar, ya desde la antigüedad algu-
nos historiadores describieron la Gran Pirámide de 
Keops, en la meseta de Guiza, como un centro de 
estudio destinado a las observaciones astronómicas. 
Estrabón, en su Geografía, dice lo siguiente: 

“Desde Heliópolis, entonces, uno llega al vértice del 
Delta del Nilo. Desde aquí, las márgenes derechas, 
según uno navega, son llamadas Libia, como tam-
bién Alejandría y el Lago Mareotis, mientras aquellas 
partes de la izquierda son llamadas Arabia por los 
romanos. Ahora Heliópolis está en Arabia, pero la 
ciudad de Cercesura, que yace cerca del Observato-
rio de Eudoxo, está en Libia; un estilo de torre mira-
dor se puede ver frente a Heliópolis, también frente 
a Cnido, donde se dice que Eudoxo habría tomado 
nota de sus observaciones de ciertos movimientos 
de los cuerpos celestes” (Geografía, XVII, I, 30). 

Según Herodoto de Halicarnaso (Historia, II, 15, 1; 
17, 3, y 97, 2), la ciudad de Kerkasore se encuentra 
en el origen del Delta del Nilo, donde la unidad del río 
se fragmenta en las siete bocas principales. Ahora 
bien, es un hecho curioso que las aristas de la Gran 
Pirámide, si se prolongan hacia el norte, coinciden 

que el gran triángulo formado por la desembocadura 
del Nilo es una prórroga del pequeño triángulo con-

Por consiguiente, la Gran Pirámide resulta ser el eje, 
u origen, de las coordenadas del Delta; siendo este 

Reconstrucción ideal de cómo pudo haber sido 
la plataforma-observatorio de Kerkasore, con la 
Gran Pirámide a medio construir.
| Wikimedia Commons.

            

preciso lugar donde, según Herodoto, estaría ubica-
do Kerkasore y que, según Estrabón, era la sede de 
un gran observatorio astronómico. Precisamente, el 
nombre de Kerkasore se puede relacionar con el de 
la divinidad Socar, la advocación de Osiris a la cual 
estaba consagrada la meseta de Guiza y que parece 
estar detrás del topónimo Saqqara. Estas ideas se 
ven refrendadas en la obra de los historiadores ára-
bes, quienes en algún manuscrito, como es el caso 
del de Macrisi, realizan la siguiente consideración: 
“La primera pirámide fue consagrada a la astronomía 
y a la historia; la segunda a la medicina” (Berman; 
1993:75).

Pero el mayor impulso que recibieron estas ideas 
vino de manos de la propia astronomía moderna, 
ya que su teoría fue recuperada en 1883, cuando 
el astrónomo Richard Anthony Proctor (1837-1888), 
en su obra The Great Pyramid, Observatory, Tomb 
and Temple, cayó en la cuenta de que el pasadizo de 
entrada a la Gran Pirámide estaba orientado hacia 

de la serpiente” en árabe, en la constelación del Dra-
gón, la polar de la época en la que se erigió la pirá-
mide. En la parte más profunda de dicho pasaje se 
halla una Cámara Subterránea de la cual se desco-
noce la utilidad, por lo que durante mucho tiempo se 
ha estimado como un primer proyecto desestimado 
y que, según Proctor, si se llenase de agua actuaría 
como el espejo de un telescopio en el cual vendría 

este sentido, que Herodoto de Halicarnaso descri-
bió la Cámara Subterránea como una “isla” a la cual 
se canalizaba el agua proveniente del río Nilo: “Las 
cámaras bajo tierra que están en la colina sobre la 
que están levantadas las pirámides, cámaras que 
[Keops] hizo construir como sepultura suya en una 
isla, conduciendo hasta allí un canal del Nilo” (His-
toria, Libro II, 124, 4; y 127,2). Proctor también se-
ñaló que la Gran Galería podría haber servido para 
estudiar el tránsito de las estrellas, a través de un 
sistema de andamiajes cuyos anclajes serían las ex-



Egiptología 2.0 | 33

Alineaciones del pasillo descendente hacia Alfa Draconis y de la Gran Galería hacia Alfa Centauri, los solsticios y 
los equinoccios. | Wikimedia Commons.

            

trañas muescas del pasillo ascendente de la Gran 
Galería. Este método podría haber sido utilizado du-
rante el periodo en que las obras de construcción no 
superaron el nivel de la Cámara del Rey, tiempo que 

astrónomos pudiesen llevar a cabo la fábrica de de-
talladas cartas celestes. Sumándose a estas ideas, 
el astrónomo escocés Charles Piazzi Smyth (1819-

de la Gran Pirámide tuvo lugar durante el equinoc-
cio de otoño del año 2170 a.C., momento en que, 
al mismo tiempo que el pasadizo descendente se 
alineó con Thuban, las Pléyades se encontraban en 
la vertical de la pirámide, con la estrella Alcíone, la 
más brillante de este grupo, resplandeciendo sobre 
la piedra apical, más conocida como Benben.

En 1912, el astrónomo estadounidense Percival 
Lowell, conocido por haber pasado los últimos años 
de su vida tratando de encontrar un planeta más allá 
de Neptuno (y cuyo nombre, Plutón, se haría eco de 
las siglas de este investigador), publicó un trabajo 
de investigación sumándose a las teorías de Proc-
tor, convencido de que la Gran Galería sirvió para 
tomar mediciones sobre los solsticios y equinoccios. 
Concluyó, además, que la Gran Galería estuvo ali-
neada con estrella Alfa Centauri, que también reci-
be el nombre de Rigel Kentaurus, hacia el año 3430 
a.C., fechando la construcción del monumento hacia 
esa época: “Such, then, was the use of the entering 
passage, and such the design of the Great Gallery. 
Grand as was communion there with the sky by day, 
it must have been sublime at night, alone with the 

the stars in the heart of that superb monument of sto-
ne. About the year B.C. 3430 it was further heigh-
tened by a spectacle which could not be witnessed 
now. Calculation shows that the great star  Centau-

shone then at its upper culmination night after night 
down the hushed and polished vault of the Great Ga-
llery.  Centauri now hardly peeps above the pyra-
mid’s horizon at its highest, and in a few more years 
will never rise there at all until, thousands of years 
hence, the pole in its majestic precessional march 
raises it into view once more” (Lowell; 1912:459). Su 
proximidad, como sistema más cercano en nuestro 
vecindario solar, convierte a Alfa Centauri en la cuar-

Sirio, Canopo y Arturo.

En tercer lugar, a principios del siglo XX el investi-
gador Moses Richard Cotsworth, cuyos estudios 
están contenidos en la obra The Rational Almanac, 
examinó las sombras proyectadas por la Gran Pirá-
mide sobre el pavimento septentrional que la rodea, 
descubriendo que el patrón de corte de las losas es 
de 4’45 pies, la medida exacta que avanzaba o re-
trocedía a diario (según la estación) la sombra de la 
Gran Pirámide sobre dicho enlosado. De este modo 
se fundamenta la teoría de la Gran Pirámide como 

en piedra.

Pirámide con la astronomía se debió al descubri-
miento, en 1964, de que los llamados conductos de 



34 | Egiptología 2.0

Dibujo moderno donde se representa a un par 
astrónomos egipcios utilizando la Gran Galería 
como cañón telescópico. 
| Mary Evans Picture Library.

            

ventilación están orientados hacia determinadas es-
trellas de gran relevancia tanto en la religión como 
en la astronomía egipcia: así, el conducto norte de 
la Cámara del Rey apuntaba en el pasado hacia 
la estrella Thuban (ya en relación con los descu-
brimientos de Proctor) mientras el conducto sur se 
dirige hacia el cinturón de Orión (constelación que 
representa al dios Osiris). Estas aportaciones se de-
ben a la colaboración entre el egiptólogo Alexander 
Badawy y la astrónoma Virginia Trimble, cuyos ha-
llazgos fueron publicados bajo los siguientes títulos 
The Stellar Destiny of Pharaoh and the so-called Air-
shafts in Cheops’s Pyramid y Astronomical investiga-
tions concerning the so-called Air-shafts of Cheops’s 
Pyramid. Transcurridos treinta años, en 1994, el in-
geniero Robert Bauval descubriría que también los 
conductos de la Cámara de la Reina estaban orien-
tados hacia otros importantes núcleos estelares: el 
meridional hacia Sirio (la estrella más brillante de la 

-
güedad con Isis) y el septentrional hacia la estrella 
Kocab (en la Osa Menor). Precisamente, es la estre-
lla Sirio la que Proclo señala como principal objeto 

de estudio entre los sacerdotes-astrónomos egipcios 
desde el interior de la Gran Pirámide y esta estrella 
representa la esencia misma del calendario egipcio, 
como ya hemos repasado en el artículo “Revisión de 
las Apocatástasis del Ciclo Sotíaco”, en el número 
12 de Egiptología 2.0.

En su controvertida publicación, El Misterio de Orión, 
escrita junto a Adrian Gilbert, Robert Bauval presentó 
la tan discutida teoría de la correlación de Orión, se-
gún la cual las pirámides de la IV y V dinastías están 
dispuestas de tal modo que reproducen la siguien-
te secuencia de estrellas: las pirámides de Keops, 
Kefrén y Micerino, en Guiza, se corresponderían 
con las tres estrellas del cinturón de Orión, a saber 
Al-Nitak, Al-Nilam y Mintaka, respectivamente. Por 
su parte, las dos pirámides de Seneferu en Dashur, 

-
mente con las estrellas Aldebarán y Ain, ambas en la 
constelación de Tauro; además, la pirámide de Baka 
en Zauryat al Aryan representaría a Bellatrix, otra es-
trella de Orión; mientras que la pirámide de Dyedefra 
en Abu Roash sería la estrella Saiph, en esta misma 
constelación. A estas correlaciones debemos añadir 

-
dad de Letópolis con la estrella Sirio y la ciudad de 
Heliópolis con la posición relativa del Sol respecto al 
conjunto durante el amanecer helíaco de Sirio duran-
te el periodo de construcción de dichas pirámides. 

Estas dos últimas teorías son objeto de profusa bi-
bliografía, tanto a favor como en contra. En lo tocan-
te a la orientación de los llamados canales de ven-
tilación, y limitándonos a los autores españoles que 
han estudiado el caso, Ángel Sánchez Rodríguez, 
tras citar las referencias clásicas sobre el observato-
rio de Kerkasore, acepta sin demasiado esfuerzo las 
alineaciones hacia Orión y Thuban e incluso comen-
ta que “lo que sí parece posible es que, durante su 

debido a su posición sobre el horizonte” (Sánchez 
Rodríguez; 2000:51). Por su parte, el egiptólogo va-
lenciano José Lull recalcula todas estas orientacio-
nes a partir de los ángulos proporcionados por la me-
dición más reciente, de gran precisión, tomada entre 
1992 y 1993 por el ingeniero Rudolf Gantenbrink. El 
resultado no resulta demasiado favorable a las pos-
turas de Badawy, Trimble, Bauval y Gilbert, pues “ob-
tenemos cuatro fechas distintas si consideramos las 
alineaciones a Sirio, Kochab, Thuban y al cinturón de 
Orión, siempre y cuando éstas hubiesen sido perfec-
tas, cosa que, evidentemente, no fue así. Esta dis-
persión de datos ha llevado recientemente a Krauss 
a retomar la teoría de que se trata de conductos de 
ventilación sin relación alguna con determinadas es-
trellas. Sin embargo, aunque su argumentación so-



Egiptología 2.0 | 35

bre la necesidad de la ventilación en el interior de la 
pirámide parece fundamentada, no puede olvidarse 
el hecho de que los dos conductos de la cámara de 
la reina no tuvieron nunca salida al exterior e incluso 
ni tan sólo a la propia cámara de la reina y, por otra 
parte, es posible que esto también fuese así en lo 
que respecta a los canales o conductos de la cámara 
del rey” (Lull García; 2004:309).

Lull se muestra partidario de esta teoría hasta el punto 
-

ción: “Comenzaremos por el cinturón de Orión (CSS) 
y Sirio (CRS), estrellas observadas al cruzar el me-
ridiano central hacia el sur. Alnitak y Alnilam son las 
dos estrellas más brillantes del cinturón de Orión y, 
como sabemos, para los antiguos egipcios la cons-
telación de Sah (Orión) representaba a Osiris, el dios 
de los muertos con el que el difunto faraón aspiraba 
a reencarnarse. La estrella Sirio encarnaba a Isis, la 
hermana y esposa de Osiris, la gran maga que reu-
nió las partes del cuerpo de Osiris para darles vida. 
En cierto modo, estas alineaciones a Sirio y a Orión, 
o lo que es lo mismo, a Isis y a Osiris, eternizarían 
y pondrían a disposición del difunto faraón la rege-
neración y renacimiento de Osiris, como rey muerto, 
con la ayuda de Isis. En un contexto funerario como 
el de la pirámide es muy comprensible que los egip-
cios hubiesen pretendido recordar, mediante estas 
alineaciones, la mitología osiríaca. Las alineaciones 
polares se producen con las estrellas Thuban (CSN) 
y Kochab (CRN). Thuban es la equivalente a nuestra 

Sección longitudinal de la Gran Pirámide, mostrando la orientación de los conductos meridionales hacia Sirio y 
Orión y de los septentrionales hacia Draco y la Osa Menor. | Wikimedia Commons.

            

Polaris para la época de las pirámides y, como tal, 
es la estrella central de las Jxmw-skjw “las que no 
conocen el ocaso”, a las que el difunto aspiraba a 
viajar. Thuban, en el eje del polo norte celeste, era, 
en ese sentido, la más inmortal de las Jxmw-skjw, por 
lo que la alineación, desde la cámara del rey, a esta 
estrella, es fácilmente explicable dentro del contexto 
funerario egipcio. La estrella Kochab, por su parte, 
es otra de las pertenecientes a las Jxmw-skjw pero la 
orientación del CRN a ésta se ha puesto en relación 
a su pertenencia a una constelación, la Osa Menor, 
cuya forma recuerda la de un instrumento empleado 
durante el ritual de la apertura de la boca. En dicho 
ritual, este instrumento era acercado a la boca y la 
nariz del difunto para procurarle el aliento de vida” 
(Lull García; 2004:309-10).

Otro de los grandes expertos españoles en el anti-
guo Egipto es el astrofísico murciano Juan Antonio 
Belmonte Avilés. Tratando de ser conciliador entre 
la teoría de los canales de ventilación y la de las 
alineaciones astronómicas, concluye Belmonte que 
estos conductos pudieron haber satisfecho un doble 
cometido: “en conclusión, los canales de ventilación 
de la Gran Pirámide pudieron cumplir una doble fun-
ción: práctica –al menos los superiores-, como dis-
positivos de aireación de las estructuras internas del 
monumento, y simbólica, como herramientas que 
permitían al rey difunto incorporarse al dominio de 
los dioses celestes, tanto en el norte como en el sur 



36 | Egiptología 2.0

las cámaras construidas en el núcleo fueron total-
mente abandonadas y los dispositivos de ventilación 
se hicieron innecesarios; por ello, un faraón de la V 

Reino Antiguo, decidieron que para que su alma en-
contrase el camino del cielo, en vez de construir unos 
canales adecuados para ello, le proporcionarían las 
instrucciones escritas de cómo hacerlo. Así llenaron 
literalmente de textos las paredes de las cámaras in-
teriores de sus monumentos funerarios, legando a la 
posteridad los impresionantes e imprescindibles Tex-
tos de las Pirámides” (Belmonte Avilés; 2012:205).

Frente a esta aceptación más generalizada, que es, 

grueso de los especialistas, la teoría de la correla-
ción estelar ha resultado bastante denostada. No le 
ha ayudado demasiado el hecho de que entre sus 

y reconocidos conspiracionistas, investigadores de 
la historia alternativa y de la arqueología psíquica o 
heterodoxa. Al respecto, Ángel Sánchez se muestra 
contundente en contra de que la distribución de las 

de Orión, recostado junto a la ribera del Nilo: “Es po-
sible que estas aseveraciones no sean más que es-
peculaciones semejantes a las referencias sobre el 
peso de la Tierra y otras valoraciones astronómicas 
que se intentan ver en la pirámide de Jufu (Keops)” 
(Sánchez Rodríguez; 2000:51). Tampoco Lull le atri-
buye el menor crédito: “Por supuesto, muchas de 
las hipótesis con las que trabaja Bauval han sido 
severamente contestadas, pues no sólo evidencian 
un desconocimiento total de la civilización egipcia y 
su desarrollo sino que, también, son una afrenta a 

intentado comprender mejor muchos aspectos de 
esta cultura” (Lull García; 2004:311). Por su parte, 

cuestión haciendo hincapié en que “no es una hipó-
tesis falsable, pues no se pueden proponer experi-
mentos metodológicamente correctos para probar su 

-
peculación simpática>” (Belmonte Avilés; 2012:212). 
Apela, además, a la pareidolia, es decir, al afán del 
ser humano por encontrar patrones inteligentes en-
tre hechos u objetos, aseverando que “incluso si 
aceptáramos la idea de que una réplica simbólica 
del cinturón de Orión se llevó a cabo sobre el terre-
no en Guiza, esta decisión habría sido tomada por 
Menkaure y sus arquitectos, inspirados por las pirá-
mides ya existentes en el lugar”; y termina señalando 
que “en realidad, el mapa del cielo que sería el resul-
tado de la suma de las especulaciones que se pre-
sentan en este último volumen [El Código Egipto], en 
combinación con las que ya se habían propuesto en 
El Misterio de Orión, es vago y engañoso” (Belmonte 
Avilés; 2012:212).

Durante las últimas décadas se ha procedido a es-
tudiar, de forma cuidadosa, el sistema empleado por 
los egipcios para orientar sus templos, pirámides y 
otros recintos sagrados. Al respecto, siempre ha sor-
prendido la precisión con la que los cuatro lados de 
la Gran Pirámide de Keops coinciden con los cuatro 
puntos cardinales, quedando perfectamente alinea-

atención, por consiguiente, a la ceremonia del “ten-
sado de la cuerda”, de la que ya existen testimonios, 
al menos, desde la I dinastía gracias a los registros 
contenidos en la Piedra de Palermo. La mecánica 
de este ritual parece bastante sencilla, contando con 
la indisociable intervención de la diosa Seshat. Esta 
divinidad, entre otras misiones, tenía encomendada 
la custodia de los ciclos cósmicos, convirtiéndose en 
la auténtica señora del calendario y de la astrono-
mía: al igual que las Nornas en la mitología nórdica, 
era guardiana del árbol sagrado que, como un cor-
dón umbilical, conectaba el cielo con la tierra. En las 
hojas de este árbol anotaba y archivaba Seshat los 
hechos pasados y futuros, la cronología y nombres 
de todos los faraones, así como el destino de la hu-
manidad. Durante este ceremonial se debían colocar 
dos postes, a modo de testigos, uno de los cuales 
era sostenido por el faraón en persona y el otro, pro-
bablemente, por una sacerdotisa de Seshat, encar-
nando y adoptando el papel de la propia diosa. En la 

-

en el terreno. A partir de estos dos hitos, entre los 

la dirección correctos, se levantaban las paredes del 

semejante al groma de los romanos y cuya forma 
egipcia pudo inspirar la extraña rueda de siete radios 
que la propia Seshat utilizaba como tocado (Belmon-
te Avilés; 2012:122).

La liturgia estaba acompañada por la declamación de 
unos sortilegios que nos permiten conocer en base a 
qué referentes astronómicos se habían orientado la 
cuerda y los postes a los que ésta quedaba amarrada. 
En el templo helenístico de Horus en Edfú, que data 
del año 237 a.C., una inscripción reza: “he tomado 
el jalón y he asido la maza. He tomado la cuerda de 
mensurar en compañía de Seshat. Observo el movi-

su mirada ahora en Meskhet(yu). El dios del tiempo 
[Thot] está de pie junto a mí, en frente de su Merkhet. 
Entonces, he establecido las cuatro esquinas de tu 
templo” (Belmonte Avilés; 2012:118). Un fraseo muy 
similar se encuentra en las paredes del templo de 
Hathor, en Dendera, también del periodo lágida, más 
concretamente del año 54 a.C.: “El rey extiende la 



Egiptología 2.0 | 37

Relieve de la Capilla Roja de Maatkara Hatshep-
sut, donde la reina-faraón aparece junto a Seshat 
durante el “tensado de la cuerda”. 

            

cuerda con alegría. Con su mirada puesta hacia el 
Akh de Meskhet(yu), él ha establecido el templo de 
la dama de Dandara, tal y como ocurrió en este lugar 
con anterioridad” (Belmonte Avilés; 2012:119). Pese 
a su tardía confección, sabemos a ciencia cierta que 
el “tensado de la cuerda” se empleó en plena era 
de las pirámides, como se deduce de una escena, 
bastante fragmentaria, procedente del templo del va-
lle de Seneferu en Dashur, padre que fue del faraón 
Keops (Belmonte Avilés; 2012:116).

Algunos de los primeros métodos propuestos para 
explicar la orientación de los lados de la Gran Pirámi-
de, como las teorías de Maragioglio y Rinaldi, la de 
Neugebauer o la de Isler, se basan en la proyección 
de sombras a causa de la luz solar, lo cual no con-
cuerda  con la evidencia textual arriba señalada. Por 
su parte, Edwards ideó un sistema de bisectrices con 
centro en la estrella polar de la época, Thuban, si 
bien este astro tampoco parece haber formado parte 
de la constelación de msxtyw. Algo semejante ocurre 
con las ideas de los expertos Haack y Gadré, que 
fundamentaron sus cálculos en torno a varias estre-
llas ecuatoriales, como es el caso de Acrab y Dschu-

Aries. Posteriormente, Polák intuyó que el “tensado 
de la cuerda” podría haberse efectuado a partir de 
la culminación sincrónica de las estrellas Megrez y 
Phecda, ambas en la Osa Mayor. Se trata de un mé-
todo muy próximo al que luego enunció Spence, si 
bien en este último caso empleando las culminacio-
nes superior de Mizar e inferior de Kocab, la primera 

en la Osa Mayor y la segunda en la Menor, aunque 
la cronología arrojada por este sistema parece entrar 

casi un siglo la IV dinastía. Rawlins y Pickering trata-
ron de corregir este desfase sirviéndose para ello del 
tránsito de dos estrellas de Draco, constelación que 
por aquel entonces albergaba la polar (Lull García; 
2004:290-300). 

Es cierto que entre la era de las pirámides y la di-
nastía lágida transcurrieron más de dos milenios 
a través de los cuales, por mor de la precesión de 
los equinoccios, la estrella Thuban fue desplazada 
del polo norte celeste, cediendo el testigo a Kocab, 
en la Osa Menor, tenida como polar entre los años 
1500 a.C. y 500 d.C., más o menos, un transcurso 

astrónomos a elegir otras estrellas hacia las cuales 
enfocar el “tensado de la cuerda”. No obstante, cabe 
traer a colación que los templos de Edfu y Dendera, 
aunque en su aspecto actual daten del reinado de los 
ptolomeos, fueron reconstruidos por estos faraones 

-
-

cos tallados sobre sus paredes deben guardar una 
deuda importantísima con la de los originales, hoy 
por hoy perdidos. Así, el ceremonial de Seshat, rea-
lizado “como ocurrió en este lugar con anterioridad”, 
ubicando a msxtyw en el punto de mira, debe de res-
ponder mejor a una puesta en escena que replique 
la alineación primitiva, más que a la reproducción 
exacta del panorama astronómico contrastable en 

Método propuesto por Kate Spence para orientar 
las pirámides hacia los puntos cardinales, a partir 
del polo norte celeste. | Nature.

            



38 | Egiptología 2.0

tiempos de su refundación, haciendo de la hipótesis 
de Polák la más plausible, tanto por amoldarse a los 
textos que describen esta práctica ceremonial como 
por las fechas que arroja para el Imperio Antiguo. 

Aunque las constelaciones próximas al polo norte 
celeste sirvieron para orientar templos y pirámides 
con exactitud hacia los cuatro puntos cardinales, lo 
cierto es que otros muchos monumentos del antiguo 

-

ha generado auténticos ríos de tinta. Ofrece gran 
interés, en este sentido, el trabajo llevado a cabo 
por la Misión Hispanoegipcia de “Arqueoastronomía 
del Egipto Antiguo” que, bajo el timón del español 
Juan Antonio Belmonte Avilés y del egipcio Mosalam 
Shaltout, logró realizar in situ mediciones sobre la 
orientación de más de medio millar de yacimientos, 
diseminados por “el Valle del Nilo, el Delta, los oasis 
del Desierto Occitenal y el Sinaí, con el objetivo en 

-
ciones sagradas egipcias se alinearon astronómica-
mente o no” (Belmonte Avilés; 2012:105). Además 
de sacar a la luz, con datos empíricos, que “en el Alto 

, la Misión 
también llegó a demostrar que esta estrategia no se 
había utilizado con carácter único. Así, determina-
dos eventos del calendario egipcio, relacionados con 
efemérides solares o estelares, habrían ayudado a 
la alineación de numerosos templos, seguramente, 
con el propósito de aportar un valor añadido a cada 
recinto, expresando un simbolismo relacionado con 
los dioses tutelares a los que estaban dedicados. De 
esta forma, 

-
cial (II), la familia estacional (III), la familia sotíaca, 
asociada a Sopdet (IV), la familia canópica, asocia-

Serdab de Dyeser, al pie de la cara norte de su 
pirámide, en Saqqara. Obsérvese la llamativa in-
clinación de toda la estructura. | Flickr.

            

Estatua Ka de Dyeser, en el interior de su serdab, 
vista a través de una de las mirillas que le permiten 
al faraón contemplar la Osa Menor.
| Wikimedia Commons.

            

da a Canopo, la segunda estrella más brillante de 
los cielos egipcios (V), la familia meridiana o cardinal 
(VI) y la familia intercardinal (VII)” (Belmonte Avilés; 
2012:134).

Dentro de este contexto, parecen encajar como un 
guante las alineaciones de los llamados canales de 
ventilación de la Gran Pirámide, imbricados con al-
gunos de los astros y constelaciones a las que más 
acudieron los astrónomos egipcios a la hora de cal-

como es el caso de la estrella polar de la época, la 
Osa Menor, Sirio y el cinturón de Orión. Salvo esta 
última, las otras tres fueron un recurso más que ha-
bitual entre los arquitectos de los faraones. Además, 
la Gran Pirámide de Keops no es la única en la que 
se han podido documentar alineaciones astronómi-
cas de este tipo. En el recinto funerario del faraón 
Dyeser, en Saqqara, se encuentra el que es, posible-
mente, el serdab más conocido y mejor estudiado: 
se trata de una capilla en cuyo interior reside el ka 

-
re la fuerza vital del difunto una vez que su cuerpo 
muere. Este tipo de construcciones se solían diseñar 
sin acceso desde el exterior, quedando disimuladas 
a través de una falsa puerta. El serdab de Dyeser 
posee dos particularidades que lo vuelven único. Pri-
meramente, su suelo está inclinado, formando una 
diagonal con el terreno llano del exterior. Además, 
frente al rostro del ka se horadaron dos pequeñas 
rendijas cilíndricas, que permiten a Dyeser contem-
plar la bóveda celeste.

“José Lull y Robert Bauval han propuesto reciente-



Egiptología 2.0 | 39

en su pared norte podrían haberse orientado a la 
culminación inferior de Alkaid, la estrella de la pe-
zuña de Meskhetiy. Sin embargo, esta hipótesis se 
basa en los datos proporcionados por la bibliografía 
egiptológica (acimut de 3º, inclinación del serdab y 

que, como se ha discutido, siempre deben usarse 
con suma cautela. Nuestros datos sobre el terreno 

solución astronómica totalmente diferente pero mu-
cho más interesante. Además de una pequeña dife-
rencia en la orientación del santuario, la inclinación 

de ser idéntica: la de uno es mucho mayor que la del 
otro (11¼ º frente a casi 20º). Las declinaciones pre-
cisas resultantes son 71¼º y 79¼º, respectivamente, 
para cada uno de los dispositivos. Estos valores de 
la declinación quedan lejos de los de Alkaid; pero, 
curiosamente, se ajustan bastante bien con la culmi-
nación inferior de Dubhe, para un intervalo de tiempo 
en torno al 2370 a.C., con un margen de error de 
250 años, y de Kochab, para el 2705 a.C., con un 
margen algo inferior de 220 años, respectivamente” 
(Belmonte Avilés; 2012:180).

La cronología baja de Dyeser, dada por Hornung, 
Krauss y Warburton, estima su reinado entre los 
años 2592-2566 a.C., mientras que la alta, aporta-
da por Shaw, lo sitúa entre los años 2667-2648 a.C. 
Este arco de fechas favorece mejor a la hipótesis que 
sitúa al ka de este faraón observando la estrella Ko-
cab en todas y cada una de las noches del año, aún 
después de haber transcurrido una centuria desde 
su embalsamamiento e inhumación. Por una parte, 
Kocab es el cabezal de la azuela celeste: representa 
el punto exacto de la herramienta de metal que los 
sacerdotes de Upuaut utilizaron durante los rituales 
de “Apertura de la boca” para golpear los órganos vi-
tales de la momia y devolverles, así, la sensibilidad. 
La luz titilante y mortecina de Kocab, penetrando a 

escalonada de Saqqara, vendría a devolver la vista 
a los ojos inertes del ka de Dyeser, al estimularlos 
una vez por noche, como la manecilla de un reloj 
que completa su giro diario alrededor de la estrella 
polar de aquel entonces, Thuban. Por otra parte, es 
exactamente la misma estrella con la que se alinea 
el canal norte de la Cámara de la Reina de la Gran 
Pirámide, posiblemente, a propósito de cumplir el 
mismo cometido. Por correspondencia, la Cámara 
de la Reina pudo haber servido, quizás, como ser-
dab de Keops. La extraña hornacina que muchos 
buscadores de tesoros excavaron sin mayor fortuna 
podría representar, en efecto, una falsa puerta o un 
falso pasillo, ser el nicho donde la momia del faraón 
fue objeto de la “Apertura de la boca” o incluso el lu-
gar destinado a albergar la estatua del ka del faraón.

Pero, ¿por qué en el caso del faraón Dyeser es su-

mirada de su ka hacia la estrella Kocab? ¿Acaso la 
alineación cuádruple de las cámaras interiores de la 

más elaborado y profundo del que ya intuyó José 
Lull? Para resolver a esta pregunta es necesario re-
examinar la trascendencia de cada una de las cuatro 
constelaciones a las que apuntan estos canales y su 
posible relación con el destino del faraón más allá de 
la vida terrenal. 

Sirio es la estrella principal, o alfa, de la constelación 
Can Mayor, “el gran perro”. Esta nomenclatura se 
debe a que los griegos creyeron reconocer en ella la 
imagen del perro de caza del héroe mitológico Orión. 
El sentido astronómico de esta asociación radica en 
el propio movimiento de ambas constelaciones, Can 
Mayor y Orión: la primera parece seguir a la segunda 
durante su viaje nocturno, de forma que las estrellas 
de Can Mayor se muestran sobre el mismo lugar en 
el horizonte donde algo antes habían hecho aparición 
las de Orión. No obstante, todavía en tiempos de la 
colonización cultural helenística, en el Egipto lágida, 
cuando muchas constelaciones netamente egipcias 
fueron sustituidas de las techumbres astronómicas 
de los templos por sus homólogas griegas, Sirio si-

sino con la diosa Isis. Así acontece en el más célebre 
de los zodíacos de la dinastía ptolemaica, el circular 
de Dendera, reconocible por su innegable hermosu-

-
ve perpetúa algunos de los asterismos concebidos 
por los astrónomos egipcios, como es el caso de las 
constelaciones del muslo, el hipopótamo hembra 
erguido junto al noray y Osiris. En la procesión de 
constelaciones en Dendera llama poderosamente la 
atención la presencia de una vaca recostada sobre 
una barca, con una estrella de cinco puntas entre los 
cuernos, en el espacio donde la astronomía griega 
ubica la existencia del perro de presa de Orión y que 
los egipcios habían dispuesto para Isis. En realidad, 
esta constelación no parecería, en un primer mo-
mento, corresponder a la astronomía griega ni tam-
poco a la egipcia, si bien un análisis más minucioso 
puede revelar la auténtica identidad de esta diosa 
encarnada en un cuerpo de bóvido. El poeta romano 
Publio Ovidio Nasón, cuya vida transcurrió entre los 
años 43 a.C. y 17 d.C., dejó constancia en sus obras 
de la asimilación entre Isis y la sacerdotisa Ío, un 
personaje de la mitología griega que, a consecuen-
cia de sus amoríos con Zeus, fue metamorfoseada 
por éste en una ternera blanca, al tratar de escon-
derla de la cólera de su esposa, Hera. Picado por un 
tábano, el animal salvó una enorme distancia, hasta 
terminar sus días en Egipto, donde las caricias de 



 | Egiptología 2.0

Sirio y Orión en el zodiaco rectangular de Dendera, encarnaciones astrales de los dioses Isis y Osiris. 
| Robert Cockcroft.

            

Zeus la devolvieron a la condición humana. 

“Algo que resulta de lo más curioso es la constante 
asimilación que se establece entre Isis e Ío, hija de 
Ínaco, una asimilación que, sobre todo en época im-
perial, es más común de lo que cabría esperar. Este 

-
mente en Tristes y en Amores, así como en Farsalia 
de Lucano (39-65 d. C.), poeta de origen cordobés y 
sobrino de Séneca. Apolodoro (s. II d. C.), en su ma-
nual de mitología grecorromana conocido como Bi-
blioteca o Biblioteca mitológica, vuelve a establecer 
la consabida comparación entre sendos personajes 
femeninos, lo que nos invita a pensar que se trata 
de un proceso más que aceptado según se extrae 
de los testimonios que se ocupan de esta cuestión. 
Al igual que Plutarco consiguió aunar la tradición he-
lénica y la egipcia con su particular versión del mito 
de Isis y Osiris en relación a Démeter y Perséfone, 
pudo producirse un proceso de hibridación similar 
entre una de las muchas amantes del olímpico Zeus 
y la diosa del Nilo” (Santamaría Canales; 2015:237).

La vida de Publio Ovidio Nasón se desarrolló más 
o menos en la misma época en la que se labró el 
zodíaco de Dendera, donde la posición de los pla-
netas parece arrojar fechas próximas a mayo o ju-
nio del año 51 a.C. (Lull García; 2004:217), mientras 
que otros indicios, como un eclipse de Sol en Piscis 
o un eclipse total de Luna, apuntaría al 7 de marzo 
del 51 a.C. o al 25 de septiembre del 52 a.C., res-
pectivamente (Lull García; 2004:219). Resulta, en-
tonces, apropiado que Ío, transformada en la ternera 

blanca, tal y como acontece en este zodíaco, ocupe 
el lugar que los egipcios reservaban para Isis en la 
bóveda celeste. Algunos siglos antes de Ovidio, el 
sabio griego Eratóstenes de Cirene, llamado a Egip-
to por el faraón Ptolomeo III Evergetes para dirigir la 
Biblioteca de Alejandría y, a resultas de tal empresa, 
gran conocedor de los logros de la ciencia y cultura 

Techumbre astronómica de Senenmut. 
| Metropolitan Museum of Art.

            



Egiptología 2.0 | 41

egipcias, ya hizo de sus Catasterismos una suerte de 
piedra de Rosetta astronómica, al introducir en algu-
nos pasajes comparaciones entre las constelaciones 
foráneas con las locales. Sobre Can Mayor escribe: 
“Tiene una estrella sobre la cabeza, la denominada 
Isis, a la que también llaman Sirio, grande y brillante” 
(Catasterismos
los egipcios daban a su estrella principal. Por su par-
te, Plutarco ahonda en esta interpretación del cielo: 
“En lengua griega, la estrella es llamada “Perro”, la 
que consideran como estrella peculiar de Isis” (De 
Iside et Osiride, 376 A), reforzando la idea antedi-
cha a través de otro pasaje, algo más amplio: “No 
sólo los sacerdotes de estos dioses, sino también 
los de los demás dioses que no son ni increados, ni 
incorruptibles, dicen que sus cuerpos, tras la muer-
te, yacen cerca de ellos y son venerados, y que sus 
almas brillan como astros en el cielo; el alma de Isis 
es llamada por los griegos el Perro, y por los egipcios 
Sotis, y al alma de Horus se le llama Orión, y a la de 
Tifón [Seth] Osa” (De Iside et Osiride, 359 C-D).

Estatuilla de oro, bronce y madera, con Isis ama-
mantando a Horus. Esta pieza (EA67186) del perio-
do lágida fue descubierta por Walter Emery y cedida 
al Museo Británico en 1971 por la Egypt Exploration 
Society. | British Museum.

            

Esta equivalencia entre la estrella Sirio y la diosa Isis 
proviene de antiguo. Así, en las techumbres astronó-
micas del Imperio Nuevo se recurre directamente a 
ella: como demostración empírica de este argumen-
to valgan las inscripciones descubiertas en el Ra-

meseo, donde bajo el nombre de cada mes aparece 
representado un cortejo astral en el que se incluyen 
algunas de las constelaciones más destacadas del 

-
var en el calco realizado por el egiptólogo Richard 
Lepsius, se ubica a Sirio presidiendo el primer mes 
de la estación de la inundación, Ajet. Se represen-
ta mediante una diosa, tocada con la corona Swty, 
con dos plumas de halcón y una de avestruz, que 
cruza el cielo sobre su barca, con el brazo derecho 
elevado en señal de adoración y que sostiene con 
el izquierdo el símbolo de la vida, anx, y un cetro de 

-
pañan dicen Ast spdt sbA

a las estrellas. Casi dos siglos antes del reinado de 
Ramsés II Meriamón, esta misma asimilación entre 
Isis y Sirio aparece en el trigésimo sexto decano de 
la techumbre astronómica de Senenmut (Lull García; 
2004:202).

Por estas y por muchas otras razones, la literatura 
egiptológica no tiene la menor duda al respecto de la 
conexión entre la estrella Sirio y la diosa Isis, espe-
cialmente, dado el trascendental papel que este lu-
cero tuvo para los egipcios, como señal de la crecida 
del río y, en consonancia, de la reiniciación del bucle 
de las fuerzas cósmicas y telúricas. 

De forma muy similar se ha podido llevar a cabo la 

otro que el dios Sah. El análisis de las listas decana-
les no deja la menor duda al respecto: 

la bóveda celeste, a pesar de que sabemos que se 

podemos hacer referencia a dos modelos de recons-
trucción que se han propuesto a dicha constelación 

-
dio, podemos imaginarlo con la estrella Saiph (53-  
Orionis) en una rodilla, con Rigel en la otra, con Be-
telgeuse y Bellatrix en los hombros, Meisa (39-  Ori) 
en la cabeza, una mano alzada sujetando la estrella 
Aldebarán en el lugar donde usualmente se hubie-

cetro was con su cabeza en Alhema (24-  Gemino-

was siguiendo las estrellas que dan forma al arco 
de Orión. El cinturón de Orión también señalaría la 
cintura de Sah. Otra opción sería la propuesta por 
Locher, según la cual las tres puntas de la corona de 
Sah corresponderían a las tres estrellas del cinturón 
de Orión, mientras que el cetro was tendría su cabe-
za en Saiph y su base en una posición tan al sur en 
la declinación como la estrella Fact (  Columbae).



42 | Egiptología 2.0

            La constelación de Orión, en el centro, bajo 
la Vía Láctea, fácilmente reconocible por su 
forma de reloj de arena. A su izquierda, muy 
brillante, Sirio. | Alan Studt.



Egiptología 2.0 | 43

Así, Sah se desarrollaría entre el cinturón de Orión, 
Lepus y Columba (…). Por la cantidad de decanos 
que componen Sah, es necesario que esta conste-
lación desborde los límites de la actual Orión. Posi-
blemente, hacia el sur, Sah ocupe zonas de Lepus 
pero, además, es muy probable que abarcara tam-
bién buena parte de la constelación de Tauro. Inclu-
so Aldebarán, podría estar en el extremo occidental 
de Sah” (Lull García; 2004:249-51). 

Estatuilla descubierta en Saqqara, representando 
al dios Osiris. Ingresó en 1969 en el Museo Británi-
co (EA67159) por donación de la Egypt Exploration 
Society. | British Museum.

            

se translitera sAH y resulta ser el ideograma que sirve 
para denominar a los “dedos de los pies”. De hecho, 
este signo parece representar tres falanges, con sus 
respectivas uñas. Sin embargo, como tocado del 
dios Sah, icono de la constelación de Orión, las tres 
uñas semejan equivaler, en realidad, a las tres estre-
llas del cinturón de Orión, mientras que una diagonal 

-
darse a la perfección a la región donde resplande-
cen la estrella Ensis (la espada de Orión) y la Gran 
Nebulosa de Orión, con el número 42 en el catálogo 
de Charles Messier, tal y como corresponde a la pro-
puesta de Locher. Es innegable que esta concepción 
Sah-Orión pervivió hasta los estertores de la civili-
zación del Nilo, pues tal que así se representa entre 
las constelaciones del zodíaco circular de Dendera. 

Ahora bien, ¿quién es Sah y cuál es su relación con 
Isis-Sirio? La respuesta hay que buscarla en Osiris; 
la conexión entre ambos dioses es tan ancestral que 
data de la era de las pirámides.

En los Textos de las Pirámides, que fueron escritos 
entre las dinastías V y VI, si bien debieron de ser 
concebidos, seguramente, con mayor antelación, ya 
varios pasajes convierten a Sah en una metáfora as-
tral de Osiris: “Observa, ha venido como sAH, obser-
va, Osiris ha venido como sAH, Señor del Vino en el 
Festival-wAg” (Declaración 442); “Oh Rey, eres esa 
gran estrella, el compañero de sAH, que cruza el cielo 
con sAH, que navega por la Duat con Osiris; ascien-
des desde el lado este del cielo, siendo renovado a 
tu debido tiempo y rejuvenecido a tu debido tiempo. 
El cielo te ha dado a luz con sAH, el año ha puesto 
una cinta sobre ti con Osiris” (Declaración 466). Tam-
bién en la Declaración 477, que relata cómo Osiris 
es elevado entre los muertos en presencia de los 
demás dioses, adopta, entre otros nombres, el de 

“largo de pierna y de larga 
zancada” a través de un juego de palabras, con que 
se aprovecha la homonimia del término sAH, que se 
puede traducir tanto “patalear” como “llegar a tierra”, 

De esta dualidad, tan clara como la de Isis-Sirio se-
gún se muestra en el Rameseo, también aparecen 
algunos textos relevadores, inscritos en varios sar-
cófagos de Asiut fechados durante el Imperio Medio. 
Es el caso de los ataúdes de las damas Hetepi e Idy, 

dios Sah aparece vinculada, de forma clara, precisa 
e inequívoca, con el nombre de Osiris. Los calenda-
rios que muestran estos sarcófagos presentan una 
división entre las constelaciones del norte, frente a 
las del sur: las primeras muestran, únicamente, a la 
diosa Nut, acompañada por la constelación del mus-
lo, con la leyenda msxtyw m pt mHtt, que se puede tra-
ducir como “el muslo en el cielo septentrional”. Las 
segundas representan a Sirio y a Orión: Sirio, idea-
lizada como una mujer con el cetro wAs en la mano 

-
da con una espina en la cabeza, se completa con la 
inscripción spdt di.s anx, “Sirio, dadora de vida”. Por 

en la cabeza, el rostro vuelto hacia atrás, vistiendo 
el faldellín real, con el cuero cabelludo negro, soste-
niendo el cetro wAs en la mano derecha y el anx en la 
izquierda. La descripción que rodea a su imagen es 
la que mayor número de variantes presenta entre los 
distintos registros de Asiut, si bien el análisis compa-
rativo entre los mismos apunta hacia la fórmula sAH 

m pt rsyt sAH im Hr.k sDm.k mA.k wsir

“Sah en el cielo meridional; Sah, con tu rostro oyes 
y ves a Osiris”. Bajo el reinado de Maatkara Hats-
hepsut, en el siglo XV a.C., en la vigésimo quinta 



44 | Egiptología 2.0

columna de la techumbre astronómica de Senenmut 
se representa uno de los decanos de Orión, Xry rmn 

sAH, “el que está debajo del brazo de Sah”, señalán-
dolo bajo la protección del dios Osiris (Lull García; 
2004:202), divinidad a la que no se asocia ni uno 
solo de los demás decanos descritos en este panel 
estelar.

-
bas de la pervivencia de esta simbiosis entre ambos 
dioses, ya no solamente en el zodíaco circular de 
Dendera o en los autores grecolatinos, sino también 
en las Lamentaciones de Isis y Neftis, un papiro de la 
época ptolemaica, escrito en hierático y descubierto 
en el interior de una estatua de Osiris. Al dirigirse a 
su difunto hermano y esposo, Isis apela a las ver-
siones celestes de ambos, ella como Sirio, él como 
Orión: “Cuando atraviesas el cielo, tus enemigos no 
están. Yo soy tu guardián todos los días. Vienes a 
nosotros como niño en la Luna y el Sol. ¡No dejamos 
de contemplarte! Tu sagrada imagen, sAH, en el cie-
lo, amanece y se establece cada día. Yo soy Sothis, 
quien le sigue. ¡No me apartaré de él!” (Lamentacio-
nes de Isis y Osiris, 4:10).

Pese a todo lo dicho, que cuenta con el consenso 
egiptológico como principal garantía, lo cierto es que 

alma de Horus, en lugar de la de Osiris, aún des-
pués de haber señalado correctamente que Sirio se 

corresponde con la de Isis (De Iside et Osiride, 359 
C-D). Craso error, que debe y puede ser corregido, 
puesto que algunos manuales todavía hoy repi-
ten esta correlación errónea para Orión, “primitiva-

 (Müller; 
1996:59). Esta tergiversación se debe, quizás, a la 

persona única del faraón, Horus en vida, Osiris en el 
reino de los muertos. 

La constelación que los egipcios conocieron como 
“el Muslo” (msxtyw) es la que nosotros denominamos 
Osa Mayor. La persistencia de la constelación del 
Muslo a través de la historia egipcia se nos evidencia 
cuando todavía contemplamos su representación en 
el zodíaco Dendera B. Este Muslo es la representa-
ción de la “pata delantera” que según algunas tradi-
ciones citadas con anterioridad, como la conservada 
en la sección 42 de los Textos de las Pirámides, fue 
la extremidad que Horus lesionó a Seth durante el 
litigio habido entre ambos: “Los señores de la verdad 
son Seth e Isdes, señor de Occidente. La corpora-
ción divina que rodea a Osiris la forman Imseti, Hapy, 
Duamutef, Quebejsenuf y son los dioses que están 
tras el Muslo en el cielo del Norte” (Libro de los Muer-
tos, cap. 17).

Los cuatro hijos de Horus mencionados aquí parecen 

Detalle del panel estelar del sarcófago 
de Idy, en Asiut. | Einsamer Schütz.

            



Egiptología 2.0 | 45

corresponderse con las cuatro estrellas del trapecio 
del “carro” (Megrez, Phad, Merak y Dubhe). Se trata 

-
tre los expertos: “En el Libro de la Noche, escrito en 
la época ramésida se lee: “Esta pierna de Seth está 
en el cielo septentrional unida a dos norays de piedra 

hipopótamo, guardarla”. Así pues, Mesjetiu (Osa Ma-
yor) es en realidad la pierna de Seth. La hipopótamo, 
llamara rrt, es una forma de la diosa Isis que, como 
señala el texto, tiene la misión de custodiar la pier-
na. Para ello, la tiene atada por cadenas de oro a 
dos amarres. Esta imagen se puede apreciar mejor 
en algunos techos astronómicos, como el de Seti I o 
Padiamonipet. En el papiro Jumilhac, ptolemaico, se 
vuelve a hacer una referencia a esta historia, acla-
rando en gran medida cómo surgieron estas cons-
telaciones: “Después de que él (Horus) cortase su 
pierna (la de Seth), lo levantó en la mitad del cielo, 
estando las divinidades allí para guardarlo, la pierna 
msxt del cielo septentrional, y la gran hipopótamo rrt 

wrt lo sostiene de modo que no pueda viajar entre los 
dioses” (Lull García; 2004:225-26).

De esta manera se expresa simbólicamente que, a 
causa de su insumisión, con regicidio y usurpación 
incluidos, los demás dioses hicieron a Seth prisione-

-
celera a la hipopótama Isis-Dyamut, sobre la cual 
volveremos más adelante. Así, mientras el resto de 
constelaciones desaparecen por el horizonte, traga-
das por la boca de la diosa Nut, disfrutando después 
de un renacimiento astral, las constelaciones cir-
cumpolares están condenadas a orbitar en peque-
ños círculos alrededor de la estrella polar, sin poder 
alcanzar jamás la línea del orto y del ocaso y, en 
consecuencia, quedando privadas de la resurrección 
e impedidas de gozar de la vida ultraterrena en la 
campiña de las juncias. 

Esta escena aparece recogida con una precisión ex-
quisita en el zodíaco rectangular de Dendera, donde 
Seth se representa simplemente como el cuarto tra-

se le añade la cabeza de un buey. Resulta sencillo 
reconocer, además, la forma de la Osa Mayor, don-
de la pezuña equivale a Benetnasch, el grillete es 

el cuadrilátero determinado por las estrellas Megrez, 
Phad, Merak y Dubhe. Además, teniendo en cuenta 
que la estrella Thuban ocupó el lugar de la polar ha-
cia el tercer milenio antes de nuestra era, momento 
de la composición de los Textos de las Pirámides, 
se colige que la cadena de oro que sujeta a Seth 
es una línea imaginaria que se proyecta desde Mi-
zar hasta Thuban y que, en efecto, si observamos 

se prolonga hasta Kocab, la estrella que ocupó un 

lugar próximo a la polar durante el segundo milenio 
antes de nuestra era, momento en que se plasmaron 
las cartas estelares del Imperio Nuevo, formando un 
grupo perfectamente reconocible. En consecuencia, 
el abdomen, busto y cabeza de Isis-Dyamut parece 
ocupar Dragón, con su espalda en Hércules y sus 
pies sobre las constelaciones de Corona Boreal y 
Boyero.

La pata de buey, o muslo de Seth, sirvió de referen-
te para establecer las sucesivas representaciones 
icónicas de la Osa Mayor: en los diversos techos 
astronómicos del Imperio Nuevo se representa esta 

-
dicionalmente interpretado como un toro (o también 
como buey), con la salvedad de algunas variantes 
en las que se suprimen las extremidades y se es-

representación de un busto de dicho animal. Son los 
casos, entre otros, de la primera cámara de la tumba 
secreta de Senenmut (TT353), el hall K de la tumba 
de Menmaatra Seti I (KV17), el de la sala hipóstila 
del Rameseo (en la necrópolis de Tebas Occidental) 
o el del corredor B de la tumba de los ramésidas V y 
VI (KV9). Esta iconografía de la Osa Mayor alternará 
con otra equivalente a la misma, obtenida a través 

en lugar del toro hará aparición tan solo uno de sus 
componentes, en representación de su globalidad: el 
muslo. Como ejemplos valgan la tapa del sarcófago 
de Idy, procedente de Assiut (perteneciente al Primer 
Periodo Intermedio), un fragmento del sarcófago de 
la esposa de Mentuhotep II (elaborado ya durante 
las primeras décadas del Imperio Medio), así como 
el antes citado zodíaco circular Dendera B (cuya fe-
cha se remonta al periodo ptolemaico). 

Las constelaciones próximas a la mayor de las osas 
-

nada con el ganado bovino: de esta manera, la ac-

en el techo de la tumba de Menmaatra Seti I como un 

Réplica de la cámara funeraria de Seti I (KV17). 
| Factum Foundation.

            



46 | Egiptología 2.0

Constelaciones circumpolares de la KV17. 
| Wikimedia Commons.

            

individuo encargado del cuidado y sujeción del toro 
(la Osa Mayor); es innegable la evidente transmisión 
directa del contenido de esta iconografía egipcia a 
su denominación actual, Boyero, “el que conduce y 
guarda los bueyes”. Y esta operación de traslación 

la constelación Osa Mayor en la cosmografía grie-
ga. Por un lado, su carácter osuno procede de la 
mitología helénica, donde la hermosa joven Calisto 
tuvo que pagar su desliz con Zeus siendo metamor-
foseada en osa (Ovidio, Metamorfosis, II, 401-532), 
condena que el propio Zeus conmutó en una nueva 
metamorfosis que la convirtió en la constelación que 
nos ocupa (Catasterismos, 1). Por otro, la inmedia-
ta constelación del Boyero representaba para los 
griegos a Artofílace, también llamado Arcade, hijo 
de la castigada unión entre Zeus y Calisto, y cuya 

concreta de guardar y proteger a su madre (Cataste-
rismos, 8), como nos revela el nombre de la estrella 
principal de esta constelación: Arturo, que en grie-

“el guardián de las 
osas” de la misma manera que el boyero representa 
al guardián del buey/toro.

Paralelamente a esta interpretación de la Osa Mayor 
como Osa, los griegos también consideraron esta 
constelación desde una perspectiva mucho más 

siete estrellas principales (Dubhe, Merak, Phad, Mi-
zar, Alioth, Megrez y Alkaid) fueron llamadas por los 
grecorromanos septentrium, construcción que viene 

“los siete bueyes de labor” y que consti-
tuye el étimo de la palabra septentrión, sinónima de 
“norte”, en tanto que la constelación de la Osa Mayor 
pertenece al conjunto de las llamadas constelacio-
nes circumpolares, por su proximidad al polo norte 
celeste. 

Y desde la perspectiva de este paradigma egiptizan-
te, la constelación contigua a los siete bueyes de 

labranza recibió la denominación de Boyero, el ma-
yoral encargado de la crianza y cuidado de los siete 
bueyes. Este boyero es Filomela, hijo de Démeter (la 
Ceres romana, diosa de la agricultura y de la fecun-
didad) y del héroe Yasio (o Jasión) y hermano menor 
de Pluto, “la riqueza”. Filomela representa, frente a 
su hermano mayor, la vida mísera y la subsistencia 
a través de un esforzado y humilde trabajo: con lo 
poco que consiguió de Pluto compró algunos bue-
yes, inventó el arado y se valió de éstos para extraer 
el fruto de la tierra con el sudor de su frente. Su ma-
dre, Démeter, compensó esta entrega y laboriosidad 
transportándolo al cielo y catasterizando su cuerpo 
en la constelación del Boyero. Es indudable la pro-
yección del muslo de Seth en la astronomía actual, 

cosmovisión axiomática de los griegos, que la trans-
formaría al paradigma osuno. 

Muchos especialistas han dedicado grandes esfuer-
zos en localizar la versión celeste de Seth, llegan-
do a muy diversas conclusiones: la egiptóloga Jane 
B. Sellers considera que el dios Seth fue asimilado 
por los antiguos egipcios al grupo estelar de las Hía-
des, asterismo anejo a Tauro que, por su forma en 
V, representa los pitones de dicho toro. Entre los 
seguidores de esta teoría se encuentra el ingeniero 
egipcio Robert Bauval. Por su parte, el astrofísico es-
pañol Juan Antonio Belmonte Avilés se hace eco de 

-

de Seth durante su combate contra Horus fue bajo 

los techos astronómicos del Imperio Nuevo se repre-
senta una constelación con forma de alacrán en la 
región celeste que ocupa Escorpio. Belmonte relata 
que en la mitología griega es Escorpio quien provo-
ca la muerte del cazador Orión (Catasterismos, 7), 
personajes que, en el ámbito egipcio, equivaldrían a 
los dioses Seth y Osiris, el primero de los cuales ase-
sinó al segundo. El simbolismo astronómico de este 
fenómeno consiste en que cuando Orión se oculta 
(muere) en Poniente, Escorpio surge por el horizonte 
oriental. Para demostrar la relevancia de la constela-
ción Escorpio en la antigua astronomía egipcia recu-
rre a S. C. Haack, quien estudió cómo la mayoría de 
las pirámides del Imperio Antiguo fueron orientadas 
a través del orto de la estrella Acrab (Beta Scorpii).
 
Pese a los diversos argumentos aportados a cada 
una de las anteriores teorías, ninguna nos satisface 
en cuanto a su explicación: como hemos visto, las 
Híades eran probablemente un apéndice de la cons-
telación egipcia de Sah antes que una constelación 
autónoma y ninguno de los tres decanos correspon-
dientes a Tauro está asociado al dios Seth sino a 
su antagonista ritual, su sobrino Horus. Así, según la 



Egiptología 2.0 | 47

familia Seti IB son art, xAw y rmn Hryw, y sus dioses 
asociados son el Ojo de Horus, los cuatro hijos de 
Horus y Horus (Sánchez Rodríguez, 2000:120-21 y 
129). Además, existe una determinada teoría que re-
laciona este asterismo interior de Tauro con una divi-
nidad muy vinculada a Horus: su esposa, Hathor, de 
la que no debemos olvidar que tiene forma de vaca, 
la hembra del toro, actual forma de la constelación 
genérica en la que aparece inmersa:

“Esta diosa [Hathor] ha sido multiplicada en el grupo 
de las “siete Hat-hôr” que predicen el futuro, espe-
cialmente de cada niño en su nacimiento. La sospe-
cha de que estas siete parcas eran originariamen-
te las Pléyades, que, entre otras naciones eran las 
constelaciones del destino humano (de forma espe-
cial en el augurio de las enfermedades), y también 

encontramos las “siete vacas Hat-hôr con su toro”; 
pues las Pléyades están en la constelación de Tauro” 
(Müller, 1996:42).

El autor del presente fragmento, Max Müller, conti-
núa esta relación entre las Pléyades, las siete Hathor 

-
pretó al faraón como siete años de abundancia de 
trigo y siete años de sequía, relato contenido en un 
pasaje del Libro del Génesis (cap. 41, 1-36), de clara 

-
-

tura, mediante la alusión a las interpretaciones que 
los griegos hacían de la presencia de las Pléyades 

-
-

ción interior de Tauro, al igual que las Híades, siendo 
ambos grupos muy próximos entre sí: “Comienza la 
siega cuando nazcan las Pléyades engendradas por 
Atlas, y la siembra cuando se pongan, pues están 
ocultas durante cuarenta noches y cuarenta días y 
en el transcurso del año se muestran de nuevo por 

 (Hesiodo, 
Trabajos y Días, 384-88).

No debemos tampoco olvidar las representaciones 
predinásticas en las que los rostros hathóricos apa-
recen adornados por una serie de cinco estrellas: 
dos en la punta de sus cuernos, dos en los lóbu-
los de sus orejas y una en la frente, y que pueden 
considerarse como manifestaciones de las cinco 
estrellas más visibles del asterismo de las Híades, 
ya que mantienen una disposición exacta a como 
estas estrellas adornan los cuernos, las orejas y la 
frente de la constelación de Tauro. Aldebarán y Ain 
(Alfa y Epsilon Tauri) equivalen a las estrellas de la 
cornamenta de Hathor, Eudora (Delta Tauri) y Theta 
Tauri las de los lóbulos de sus orejas, y Ambrosia 
(Gamma Tauri) a la de su frente. Pero en su repre-

sentación grecorromana, las estrellas de los lóbulos 
auriculares se entienden como la parte posterior de 
cada ojo, mientras que la de la frente se interpreta 

nariz de las bestias, tal y como relata Eratóstenes 
en sus catasterismos: “Tiene la constelación del Toro 
siete estrellas. Pues bien, se mueve por sí mismo 
con la cabeza hacia atrás. Una en el nacimiento de 
los cuernos (la del lado izquierdo es más brillante), 
una sobre cada ojo, una sobre los ollares” (Cataste-
rismos, 14).

-
pio, la constelación egipcia que representa al es-

Chatley como Cabellera de Berenice y no como la 
propia Escorpio, lo cual contraviene la interpretación 
de Belmonte a través de la mitología griega. En el 
presente artículo, defendemos la teoría de que la 
constelación del Muslo (msxtyw) es, en realidad, un 
catasterismo del muslo que Horus arrancó a Seth 
durante su particular “guerra de sucesión”. Esta teo-
ría aparece también en la obra de Max Müller, ex-
puesta en los siguientes términos: “La constelación 
de siete estrellas de la Ursa Major (el carro de David, 
popularmente llamada el Cucharón en los Estados 

malvado dios Sèth-Tifón, el adversario de Osiris, e 
incluso con sus viejos nombres, “la Pata de Buey” o 
“el Bastón, el Percutor” (Mesekhti), era una constela-

-
camente a las venerables “estrellas indestructibles”, 
es decir, las visibles durante todo el año en la región 
más destacada del cielo, cerca del Polo Norte” (Mü-
ller, 1996:61).

Una de las mejores bazas con que contamos para 
sostener la pervivencia histórica de la equivalencia 
entre Seth y la constelación de msxtyw (Osa Mayor), 
desde los albores de la civilización del Nilo hasta la 
época lágida, es un pasaje de la obra de Plutarco 
donde el autor clásico enumera las estrellas y cons-
telaciones que corresponden a los dioses de mayor 
importancia del panteón egipcio: “No sólo los sacer-
dotes de estos dioses, sino también los de los demás 
dioses que no son ni increados, ni incorruptibles, di-
cen que sus cuerpos, tras la muerte, yacen cerca de 
ellos y son venerados, y que sus almas brillan como 
astros en el cielo; el alma de Isis es llamada por los 
griegos el Perro, y por los egipcios Sotis, y al alma de 
Horus se le llama Orión, y a la de Tifón [Seth] Osa”. 
(De Iside et Osiride, 359 C-D).

Seth, bajo su nombre griego, Tifón, es asimilado a la 

Mayor o la Osa Menor. Casi la totalidad de los tra-
bajos de arqueoastronomía coinciden en reconocer 
en el “Muslo” la actual Osa Mayor, siendo su mejor 



48 | Egiptología 2.0

-
ra en el trono de Jeperkara Senusert I. Durante su 
lucha, Horus perdió un ojo y Seth un muslo, que 
fue encadenado las estrellas circumpolares.
| Wikimedia Commons.

            

exponente un fragmento del sarcófago de la esposa 
de Montuhotep II, donde el “Muslo” se ha decora-
do con las estrellas que lo conforman, siendo és-
tas un calco de la Osa Mayor (Sánchez Rodríguez, 
2000:78). No obstante, la constelación del “Muslo” 

completa de un bóvido, a pesar de lo cual no va-
rió su nomenclatura. Ésta es la manera en que en 
la mayoría de los techos astronómicos del Imperio 
Nuevo (tumbas de Senenmut, Tebe, Menmaatra Seti 
I, Ramsés V, Ramsés VI y Rameseo) se represen-
ta, por lo tanto, a la Osa Mayor. Pero si realizamos 
un análisis pormenorizado del cielo circumpolar de 
estas cartas celestes hallaremos una anomalía sor-
prendente: se trata del hecho de que a ninguna de 
las constelaciones pueden serle atribuidas las estre-
llas que conforman la actual Osa Menor. 

La ausencia de la Osa Menor en los planisferios ce-
lestes del Antiguo Egipto no puede ser considerada 
como una muestra de que los egipcios apenas con-
cediesen importancia a esta constelación porque, 
precisamente, se conoce un utensilio utilizado du-
rante la ceremonia de apertura de la boca y de los 

la egiptología como una estilización de las siete es-
trellas principales de la constelación de la Osa Me-
nor. Los egipcios conocieron a este instrumento bajo 
varios nombres: nwt y nTrty, el primero de los cuales 

es su nombre genérico, “azuela”, y el segundo un 
adjetivo, “la doblemente divina”. En las tumbas te-
banas también recibe la denominación de dwA wr, “la 
gran mañana”, aludiendo a la mañana de un nuevo 
día de vida después de la vida, la “gran mañana” de 
la resurrección, ya que la ceremonia de apertura de 
la boca y los ojos estaba encaminada a restaurar las 
funciones corporales del difunto, como la visión, la 

el difunto regrese a la vida en el mundo de ultratum-
ba. Así, el nombre de dwA wr es también una alusión 
a su funcionalidad, tratándose más de un adjetivo 

nombre. Finalmente, esta azuela también recibió 
la denominación de msxtyw, exactamente el mismo 
nombre que recibe la constelación Osa Mayor. Este 
es el motivo por el que los expertos G. A. Wainwright 
y Samuel A. B. Mercer llegaron a la conclusión de 
que, realmente, la azuela del Upuaut tenía la forma 
de la Osa Mayor y no la de la Osa Menor, como de-
fendió el egiptólogo alemán Borchardt. Lo más sor-
prendente es que el propio nombre de la Osa Mayor 
llega incluso a representarse con tres determinati-

estrella, como constelación y una ¡¡¡azuela!!! ¿Cuál 

La palabra “azuela”, nwt, representada a través del 
símbolo U19 de la numeración de sir Alan H. Gardi-
ner, tiene una vinculación irresistible con la astrono-
mía: se trata de un homónimo del nombre de la diosa 
celeste, Nut (nwt). La lectura complementaria entre 
ambas palabras es “azuela celeste”, lo cual nos per-
mite relacionarla con la “azuela celeste” de algunos 
mapas estelares egipcios, como el que contempla-

de su dios regente, el chacal Upuaut, asimilado pos-
teriormente al dios embalsamador, Anubis. La per-
sonalidad de ambos dioses se acopla tanto por su 

-
nebres: bajo la protección de Anubis los sacerdotes 

ritos de reanimación de la momia.

Si escrutamos el zodíaco circular de Dendera, halla-
remos que la Osa Mayor viene representada como 
un simple muslo (msxtyw), a pesar de que en los te-

Dendera el “muslo” es acompañado por la constela-
-

de a la imagen de un chacal sobre la azuela U7 del 
-

telación, que no aparece en ninguna techumbre del 
Imperio Nuevo, no es otra que la Osa Menor. Tanto 
por su denominación, como por su antigüedad y ca-
rácter propiamente egipcio, resulta enigmático que 
la “Azuela del Upuaut” no haya sido representada en 



Egiptología 2.0 | 49

las cartas celestes anteriores al periodo ptolemaico, 
toda vez que es imposible que su aparición se trate 

-
ción respondería a la apariencia de un osezno. No 

y de la Osa Menor pronto se nos muestra su gran se-

formas cóncava y convexa de sus mangos. Siendo la 
Osa Mayor una de las patas del bóvido de los mapas 
astronómicos del Imperio Nuevo, por su apariencia 
es muy probable que la Osa Menor sea otra de las 
patas de dicho bóvido. Desde esta perspectiva, so-
lucionaríamos tres grandes incógnitas de la astrono-
mía egipcia, a saber: la ausencia de la constelación 
Osa Menor en las cartas celestes egipcias del Impe-
rio Nuevo, a pesar de que uno de los aparejos más 
sagrados de los ritos fúnebres del Antiguo Egipto, la 
“Azuela del Upuaut”, deba su forma a esta constela-
ción; la transformación de la constelación del “Muslo” 
en un bóvido completo, cuando la Osa Mayor sólo 

-
cho de que tanto la Osa Menor como la Osa Mayor 
estén asociadas a las azuelas del ritual de apertura 
de la boca: la Osa Menor es la azuela del Upuaut, 
mientras que la Osa Mayor comparte el nombre de 
la azuela msxtyw y, ambas azuelas no son sino la 
misma azuela.

“Entre las estrellas imperecederas, pudo haber otras 
“constelaciones” que, por el contrario, rara vez se 
mencionan. Especialmente interesantes son las “dos 
azadas”, nTrty o Netjerty, que se mencionan en dos 
ocasiones en los Textos de las Pirámides en el con-
texto de la escatología astral y el viaje del rey hacia 
las imperecederas. Es casi seguro que estas aza-
das serían las mismas que utilizaban los sacerdotes 
en la ceremonia de la apertura de la boca. Hoy se 

acepta, con ciertas dudas, que estas azadas podrían 

Osa Mayor (El Carro, en realidad) y la Osa Menor. 
De hecho, las referencias más antiguas, especial-
mente las de los Textos de las Pirámides, pueden 
hacer referencia a dos azuelas o bifaces de piedra 
que habrían sido acoplados en el cabezal de las res-
pectivas azadas. Curiosamente, según ha estudia-
do Roth, estas azuelas eran denominadas “sebawy” 
(las dos estrellas) en las fuentes contemporáneas, 
un hecho que bien podría estar conectado con la hi-
pótesis que proponemos aquí. Cada azuela podría 
estar relacionada con su equivalente estelar “en la 
cabezal” de su respectiva azada celeste, las estre-
llas Dubhe (  UMa) y Kochab (  UMi)” (Belmonte 
Avilés, 2012:178-79).

A estas alturas resulta evidente que ambas cons-

El dios Anubis abre la boca del faraón Menmaa-
tra Seti I, en la KV17, con la azuela del Upuaut, 
réplica a pequeña escala de la Osa Menor. 
| William Petty.

            

            Osa Menor, con las siete estrellas que 
forman el pequeño carro. 
| Rogelio Bernal Andreo.



 | Egiptología 2.0

del bóvido, a lo que se debe que compartan atribu-
ciones. Su división en dos constelaciones diferentes 
parece ser una invención tardía y de ahí que durante 
el periodo ptolemaico aparezcan separadas bajo dos 
formas diferentes, mientras que en las cartas celes-
tes del Imperio Nuevo integren un conjunto estelar 
no diferenciado. 

De hecho, si analizamos la etimología de la palabra 
msxtyw descubriremos que se trata del plural de un 
adjetivo nisbado, esto es, la terminación en -w indi-
ca la formación plural, mientras que la partícula –y 
es la nisbación de la palabra msxt

de “El que está sobre Mesjet”, o “El que pertenece 
a Mesjet” y, en plural, “Los que pertenecen o están 
en Mesjet”, del mismo modo que imnntyw se traduce 
como “Los que pertenecen al occidente”. 

La palabra Mesjet puede tenerse como variante fo-
nética de la voz Mesquet, término que denomina a 
la región celeste a la que debía ascender el rey di-
funto, de forma que msxtyw se podría traducir como 
“Aquellos (muslos) que están en el destino estelar 
del Rey”, atendiendo a su determinativo de “muslo”, 
o bien “Aquellas (azuelas) que están en el destino 
estelar del Rey”, según su determinativo de “azuela”, 
lo que concuerda plenamente con el uso de esta he-
rramienta durante el ritual de “Apertura de la boca” 

tal y como hemos visto en el anterior número de 
Egiptología 2.0. 

El mismo nombre de la constelación msxtyw nos re-
vela que está conformada por varias azuelas o mus-
los que no son sino las constelaciones Osa Mayor 
y Osa Menor. Y, en su conjunto, son representadas 
como un bóvido dotado de varios muslos y no como 
un único muslo. Por este motivo, Plutarco no pudo 

a Seth, ya que eran ambas constelaciones las que 

Las constelaciones del muslo y de la azuela del 
Upuaut, en el corazón del zodiaco circular de Den-
dera. | Ben Golub.

            

-

La diosa Neftis, cuyo nombre nbt Hwt -
ñora del castillo”, es la única princesa de la estirpe 
divina, dado que el resto de las mujeres de su familia 
fueron reinas consortes: su abuela Tefnut, su madre 
Nut y su hermana Isis. Ella estaba desposada con su 
hermano Seth, quien nunca llegó a gobernar, en una 
unión de la cual tampoco hubo descendencia. Esta 
diosa sí daría un vástago a su otro hermano Osi-
ris: el dios chacal Anubis, asimilado al antiguo dios 
“Abridor de caminos”, Upuaut. Anubis, hermanastro 
de Horus, fue el encargado del embalsamamiento de 
Osiris, una vez que Seth conjuró contra él y le arre-
bató la vida. Y en esta ceremonia también participa-
ría Neftis, dado que las vendas utilizadas durante el 

de esta diosa, quien afeitó su cabellera en señal de 
luto hacia su hermano.

En algunas regiones de Egipto, la esposa de Seth 
no es llamada Neftis, sino Tauret (Thueris), faceta 
bajo la cual es representada como una hembra de 
hipopótamo. En la obra de Plutarco, en una ocasión 
se llama a Neftis bajo el sobrenombre de Thueris, 
en cuanto a aliada de Horus en su combate frente a 
Seth: “Se dice que muchos continuamente se pasa-

Tifón [Seth], también le siguió” (De Iside et Osiride, 
358 C). Neftis, como ya hemos dicho, era hermana 
y amante de Osiris y, junto a Isis, es una de las pla-
ñideras del funeral de este dios. Esta alianza le valió 
la enemistad de su esposo Seth, al cual se enfren-
tó, tal y como relata Plutarco. Esta diosa es, junto a 
Bes, protectora de la mujer y del neonato durante 
el parto, lo cual nos incita a pensar que la advoca-
ción de Neftis durante el parto de su madre Nut sería 
exactamente la de Thueris, para garantizar el buen 
nacimiento de los cinco divinos mellizos. Así que la 
constelación que represente a Neftis podría quedar, 

En egipcio la palabra para designar a los hipopóta-
mos es nhs

a que la mirada de un hipopótamo sumergido en la 
corriente se asemeja a un periscopio asomando por 

-
gunda acepción la que más interesa a nuestra inves-
tigación. Tratándose de estrellas, su reaparición en 
el horizonte no puede ser considerada literalmente 
como nacimiento, sino como renacimiento, la vuelta 
a la vida, el “revivir”... Estos seres revividos surgen 

hipopótamo, en un gesto igual al de los dioses que 
surgieron del río, por ser el Nilo el líquido amniótico 
de Nut. Y si buscamos entre las estrellas una conste-
lación que responda a esta imagen del hipopótamo, 



Egiptología 2.0 | 51

-
-

perio Nuevo: en el techo astronómico de la tumba de 
Senenmut aparece la constelación de una diosa hi-
popótamo llamada Isis Dyamut (Ast DAmt), quien suje-
ta un poste de amarre en su mano derecha (Sánchez 
Rodríguez, 2000:118); esta misma constelación es 
llamada Sa-Mut (“la espalda de Mut”) en el techo as-
tronómico del hall K de la tumba del faraón Seti I (KV 
17) e incluso en el zodíaco circular de Dendera per-
manece su representación en el cielo circumpolar. 
Por otro nombre también fue conocida como Reret. 
Por cierto que Thueris se suele representar apoya-
da sobre el amuleto protector sA, exactamente como 
aparecen Isis Dyamut, Sa-Mut o Reret.

Los antiguos egipcios también dispusieron de una 
hermandad de doce diosas hipopotamiformes, cada 
una de las cuales velaba por uno de los meses del 
año. La más importante fue Ipet, en un principio 

undécimo mes que, en su honor, recibió su mismo 
nombre: Ipet. Esta diosa presidía, al igual que Thue-
ris, los santuarios del nacimiento: los mammisi. E 

-
sas: “Yo soy Thueris, en todo su poder, la que lucha 
por lo que le pertenece y rechaza a los que le hacen 
violencia a su hijo Horus. Yo soy Ipet que reside en 
el horizonte y cuyo cuchillo protege al Señor del Uni-
verso, la señora a quien se teme, cuyo aspecto es 
un adorno y decapita a los que se rebelen contra él”.

Mut, debemos matizar que la palabra Mut no sólo se 
-

por excelencia, acude siempre al lugar donde hay 
algún cadáver en putrefacción para alimentarse de 
sus restos. Así que podemos proceder a una lectu-
ra de la construcción Sa-Mut como “Espalda de la 
Muerte” y, como nombre de un ser vivo, se transfor-
ma en “Aquel que le da la espalda a la muerte”, lo 

o sea, nhs, “el hipopótamo”. Y bajo esta naturaleza 
inmortal se esconde una constelación circumpolar, 
es decir, un conjunto de estrellas que, por estar tan 
próximas al polo norte celeste, son visibles en este 
hemisferio cada noche, sin que jamás desaparezcan 

La constelación de la hembra de hipopótamo, Sa-
-

paración de su posición relativa a otras constelacio-
nes egipcias de más fácil interpretación, como la del 
muslo (Osa Mayor) o la del hombre arponeando al 
cocodrilo (Casiopea o Cisne), a pesar de lo cual no 
hay unanimidad en los cálculos, debiendo advertir 
que los límites griegos de las constelaciones no coin-

Neftis ocultando el rostro en señal de duelo. Figura 
de madera policromada, agregada a los fondos del 
Museo Británico en 1841. | British Museum.

            



52 | Egiptología 2.0

ciden con los egipcios, por lo que en ocasiones es 
posible reconocer algunas estrellas, pero se desco-
noce a ciencia cierta la constelación a la que estaban 
asignadas. En todo caso, existe la convención gene-
ral de que Sa-Mut abarca la mayoría de las estrellas 
de la actual constelación Draco, como ya propuso A. 
Pogo en 1930 en su artículo “The Astronomical Cei-
ling-decoration in the Tomb of Senmut (XVIII Dinas-
ty)”, si bien algunos consideran que también incluye 
las constelaciones griegas de Boyero, Hércules y 
Lira, como defendió H. Chatley en su “Egyptian As-
tronomy”, publicado en 1940 en el boletín n.º 26 del 
Journal of Egytian Archaeology. No hay consenso a 

igualmente por Boyero, Corona Boreal y Hércules, 
ubicando el noray que sujeta en Cabellera de Bere-
nice; Locher la asocia a Draco, Cefeo y Cisne, con el 
noray en Draco y Osa Menor; Davis se decanta por 
Serpentario, Libra y Escorpio (Lull García; 2004:223-
25). El propio Lull, tomando en consideración que 
durante el segundo milenio a.C. sólo fueron circum-
polares la Osa Menor, la Osa Mayor y Draco, y que 
Isis Dyamut tenía que situar sus pies en ascensión 
recta sobre las constelaciones de Virgo y Libra, opta 

-
rona Boreal y Hércules (Lull García; 2004:225-29). 
Y Belmonte Avilés es partidario de ampliar la zona 
de búsqueda, situándola entre Boyero y Lira, con su 
espalda hacia Serpiente y la cabeza en Draco (Bel-
monte Avilés; 2012:64).

Draco, envolviendo a las otras constelaciones cir-
cumpolares. | Alexander Jamieson.

            

Lo más lógico es pensar que Sa-Mut tenía como es-
queleto estructural la constelación de Draco y que 
sus adornos y atributos, como el cocodrilo que carga 
a cuestas o el poste de amarre, guardan relación con 
las estrellas de su vecindario, aunque no pertenez-
can a la propia Draco.

La importancia de Draco para los antiguos egipcios 

radica en que en esta constelación se encuentra la 
que, durante el Imperio Antiguo, fue la estrella po-
lar, alrededor de la cual parecen orbitar el resto de 
las estrellas: Thuban. Este lugar, como punto casi 
inmóvil del cielo, es el ombligo de la diosa Nut, el 
vientre donde se encontraban los dioses antes de 
ser paridos bajo la apariencia de estrellas. Es más 
que probable que el poste de amarre de Sa-Mut sea 
un símbolo de esta faceta de las estrellas polares 
como hitos y centros de referencia, estando ellas de-

giran a su alrededor. Y es en este enclave estelar 
donde apoyaría las manos la comadrona celeste, 
para ayudar a que la presión sobre el útero permi-
tiese que los pequeños dioses fuesen desalojando 

lugar del cielo que ocupa la hipopótamo Sa-Mut es el 
mismo que debe ocupar la comadrona hipopótamo 
Thueris y, al coincidir ambas en apariencia, resulta 
evidente concluir que representan al mismo ente: de 
igual manera que el nombre de la constelación de 
Osiris es sAH acudiendo a su aspecto de dios de ul-
tratumba, el nombre de la constelación de Thueris 
no es su propio nombre, sino Sa-Mut (“La que da la 
espalda a la Muerte”) acudiendo a su inmortalidad 
como constelación circumpolar. Y como Thueris no 
es sino la esposa hipopotamiforme de Seth, real-
mente quien se esconde bajo este conjunto estrella-
do es la diosa Neftis, uno de los quintillizos de Nut. 
Además, Thueris es la diosa encargada de retirar las 
aguas del nacimiento que, en el parto de Nut, no son 
otras que las de la corriente misma del Nilo, lo cual 
la relaciona con las crecidas y decrecidas del río, al 
igual que Isis, hermana de Neftis-Thueris, es la pre-
cursora de dicha inundación.

Según Plutarco, Neftis fue la última en nacer del con-
junto de los cinco dioses hijos del Cielo y de la Tierra, 
así que su aniversario se celebra el mismo día del 
año viejo egipcio: “Y en el cuarto día [dicen] que na-
ció Isis en las regiones que están siempre húmedas. 
Y que Neftis en el quinto día, a quien llaman Teleute 
y Afrodita y algunos le dan el nombre de Nike” (De 
Iside et Osiride, 355 F).

Las regiones húmedas en las que nació Isis, la herma-

crecida del Nilo que anuncia la aparición de su estre-
lla, Sirio, o bien con las regiones norteñas de Egipto, 
las húmedas marismas del Delta. Según la tradición, 
Isis alumbró a su hijo Horus en Shemnis, en el seno 
de estas tierras a medio sumergir en la desembo-
cadura del Nilo y, como ahora sabemos que ambos 
nacimientos fueron simultáneos, también podemos 
conocer que el nacimiento de Isis también se produjo 
en el Delta. Por lo tanto, es sencillo decantarse por 
la segunda posibilidad antes expresada. Este peque-
ño inciso acerca de la localización del nacimiento de 



Egiptología 2.0 | 53

            Estatua del periodo saíta, con la diosa hipo-
pótamo Tueris apoyada sobre el amuleto sA. 
Descubierta en Saqqara, forma parte de la 
colección del Museo Egipcio del Cairo. 
| Christoph Gerigk.



54 | Egiptología 2.0

Isis nos sirve en cuanto a que en la versión del mito 
del nacimiento de Horus, Isis y Neftis llegan juntas al 
lugar donde se produce el feliz acontecimiento, de lo 
que deducimos que también el nacimiento de Neftis 
tuvo lugar en aquella misma región. Y si traslada-
mos las regiones norteñas de Egipto a las regiones 
norteñas de las estrellas nos encontramos con que 
la constelación de Neftis ocupa el corazón del norte, 
envolviendo a la estrella polar que, no debemos olvi-
dar, en la época de los faraones era la estrella más 
brillante de esta misma constelación. Por ser Neftis 
la última de los cinco dioses en nacer, es la que más 
próxima se halla todavía del lugar de su nacimiento. 

De ser cierto este planteamiento, los cuatro canales 
astronómicos de la Gran Pirámide apuntarían hacia 
las regiones estelares que representan a cuatro de 
sus dioses más sobresalientes: Isis, Osiris, Seth y 
Neftis, lo cual no parece producto de la casualidad. 
Entre estos cuatro dioses existe una conexión palpa-
ble: los cuatro son hermanos mellizos, hijos del cielo 
y de la tierra. De hecho, la cosmogonía heliopolita-
na, de la cual se nutren los Textos de las Pirámides, 

Mammisi de Dendera. | Wikimedia Commons.            

establece una primera dinastía divina que reinó so-
bre la humanidad, antes que los faraones, en aque-
llos tiempos remotos en que los dioses caminaban 

Atum-Ra, el dios solar por antonomasia, emergió 
del océano primordial y, a partir de su saliva o de su 
semen, dio vida a una primera pareja de hermanos 

la humedad. Tras unirse, éstos tuvieron por hijos a 
una segunda pareja mítica, Geb, la tierra, y Nut, el 
cielo, quienes, tras múltiples avatares, lograron des-
cendencia, al engendrar a los cuatro hermanos arri-
ba señalados. En su conjunto constituyen los nueve 
dioses de la Enéada heliopolitana, si bien la relación 
entre la Enéada y la Gran Pirámide resulta mucho 
más profunda. En el anterior número de Egiptología 
2.0, al examinar la forma de estos titánicos mauso-

leos, hemos visto cómo los textos grabados en los 
piramidiones de Nimaatra Amenemhat III y Userkara 
Jendyer entrelazan el destino solar del rey difunto, 

con el destino estelar de ultratumba, establecido a 
partir del eje sur-norte (meridiano). Decíamos enton-
ces que…

“De hecho, al efectuar una lectura global de ambos 
piramidiones se observa cómo el eje este-oeste con-
forma un todo, leído en este orden, donde el faraón 
renace cada mañana, cual el Sol de la aurora, diri-
giéndose luego a sus dominios en Occidente, donde 
lo recibe el dios que le permitirá regresar a la vida 

contrario, en el eje sur-norte, leído también en este 

miembros, piernas y esqueleto, aparentan sobrevo-
lar la tierra (Geb), representando de forma metafóri-
ca la evolución de Orión por los cielos, a través de 
cuyas tres cumbres penetra el rey difunto en la Duat, 
proyectándose después hacia el norte, con la voca-
ción de convertirse allí en la estrella que domina a 
todas las demás, quizás Thuban, la Polar de la épo-
ca, o tal vez Kocab, la punta de la azuela cósmica 
del Upuaut”.

Párrafos atrás dábamos cuenta de la convicción de 
Belmonte Avilés al opinar que el simbolismo de los 
distintos elementos arquitectónicos de la Gran Pirá-
mide, como es el caso de sus canales astronómicos, 
fue más adelante sustituido por indicaciones escritas 
con el objeto de guiar el alma del difunto por el infra-
mundo, expresadas a través de los Textos de las Pi-
rámides, a cuyo corpus cabe añadir, entre otros en-
salmos más breves, las inscripciones descubiertas 
en los piramidiones. Por lo tanto, la Gran Pirámide 
no está verdaderamente muda, sino que su mensaje 

simbólico, comprensible únicamente por los dioses 
y por los iniciados en sus cultos. El dios Socar-Osi-
ris es mencionado expresamente en el eje sur-norte, 
en un paisaje astronómico que habla de Orión y de 
las “estrellas del norte”, precisamente hacia donde 
apuntan los canales astronómicos de la Gran Pirá-
mide, con lo cual se cumpliría la premisa expuesta 
hasta ahora. Se da la circunstancia de que los con-

tan solamente siguen el curso del meridiano de Gui-
za, lo que a priori vendría a desmontar la posible 
existencia de alineaciones también sobre el paralelo 
de Guiza, siguiendo el eje este-oeste, que en los pi-
ramidiones de Nimaatra Amenemhat III y Userkara 
Jendyer presta toda su atención a los ciclos de rege-
neración del dios solar Ra.

En realidad, el diseño conjunto de las dos pirámides 
mayores de la meseta de Guiza, pertenecientes al 



Egiptología 2.0 | 55

faraón Keops y a su hijo Kefrén, analizado en una 
trayectoria este-oeste, parece responder a un pro-
yecto unitario, tal y como ha estudiado recientemen-
te Juan Antonio Belmonte, al observar que estas dos 

palabra horizonte, el N27 del listado de Gardiner, 
que se puede leer Axt y que se grafía mediante el di-
bujo de dos colinas entre las cuales se produce una 
puesta de Sol. No resultaría casual, entonces, que 
la nomenclatura egipcia de la Gran Pirámide sea Axt 

xwfw -

-
ge de Kefrén:

“Un año más tarde, el 21 de junio de 2006, volvimos 
a Guiza al atardecer para observar otra espectacular 
hierofanía astronómica. En esta ocasión, la idea era 
observar la puesta de sol en el solsticio de verano 

se viera la estatua en el centro de las dos grandes 
pirámides de la meseta. Durante el Reino Nuevo, la 

el horizonte”, y Richard Wilkinson y Mark Lehner ha-
bían sugerido, de manera independiente, que este 
nombre habría sido inspirado por la similitud entre 
la posición de la gigantesca escultura en medio de 

para Hor-em-akhet. El fenómeno que se pudo ob-

a la imagen propuesta por Wilkinson y Lehner, se 
le sumó el brillo del disco solar exactamente detrás 

reforzada a partir de ese día, es que esta fenomeno-
logía podría ser deliberada y que la tríada formada 

Keops fue diseñada, en parte, con este objetivo en 
mente” (Belmonte Avilés; 2012:220-21).

Mientras Atum-Ra es el primero de la Enéada, sus 
cuatro bisnietos, Isis, Osiris, Seth y Neftis, son aque-
llos que vienen a completar y cerrar el círculo de los 

Procreación mágica de la Enéada, representada en el Libro de los Muertos (EA10018,2) de la cantora de Amón 
Henuttauy. | British Museum.

            

nueve dioses. Con ello, de una manera bastante 
compleja, a partir sus diversas alineaciones cósmi-

de la Enéada, la corte suprema de los dioses de 
Heliópolis, en cuyo templo se guardaba la pirámide 
original, el auténtico huevo del Fénix, la reliquia más 
sagrada del Imperio Antiguo, el bnbn, un pedrusco 
de probables connotaciones meteóricas. El momen-
to culminante de estos episodios religiosos se pue-
de situar hacia el 21 de junio de nuestro calendario 
gregoriano, cuando se produce la hierofanía relatada 
por Belmonte Avilés. En torno a esta fecha, los sa-
cerdotes astrónomos hilaron tres fenómenos natura-
les distintos: por una parte, el solsticio de verano, 
esto es, el día con mayor número de horas de luz de 
todo el curso anual del Sol; el amanecer helíaco de 
la estrella Sirio, la más brillante del cielo nocturno; y, 

rebosantes aguas venían a fertilizar y regar las ribe-
ras del Alto y del Bajo Egipto, cosa imprescindible 
para el sustento y pervivencia de esta civilización, 
de carácter netamente agrario. Estas tres efeméri-

año nuevo en dicho momento del año. En el caso 

día primero del primer mes de la estación de Axt, “la 
inundación”, tiene todavía más sentido, dado que las 
palabras “inundación” y “horizonte” se pronuncian y 
transliteran exactamente igual, Axt, distinguiéndose, 

su escritura.

En la jornada de año nuevo del calendario egipcio, 
que en un año ideal debería de coincidir hacia el 21 
de junio, los sacerdotes conmemoraban el día del 
nacimiento de Atum-Ra (wp rnpt), el día de Thot como 
inventor del calendario (DHwtt) y el aniversario del as-
censo del primer faraón al trono (tpy rnpt) (Sánchez 
Rodríguez, 2000:61). Esto sucedía como colofón al 
nacimiento divino de los sagrados mellizos Isis, Osi-
ris, Seth y Neftis, que acontecía, precisamente, en 
los cinco últimos días del año: los epagómenos. A 
este hecho debemos sumar que, a tenor de la rela-
ción entre las alineaciones astronómicas de la Gran 



56 | Egiptología 2.0

Sección vertical de la Gran Pirámide, hecha por el 
egiptólogo escocés John Edgar en 1909. 
| Wikimedia Commons.

            

Pirámide y el ritual de “Apertura de la boca”, el rena-
cimiento astral del faraón parece haberse preparado 
para esta misma fecha. En el fondo, se trata de una 
necesidad imperiosa, puesto que aunque el faraón 

-
mer nombre de la titulatura real, utilizado desde la I 
dinastía, haya sido el nombre de Horus, inscrito den-
tro de un serej bajo el signo del halcón), al morir se 
transmutaba en Osiris (tal y como recogen tanto los 
Textos de las Pirámides como otros textos funerarios 
posteriores, en los que el difunto pasa en el más allá 
a denominarse Osiris N.). En otras palabras, el alma 
de Keops, habiendo tomado el aspecto de Osiris, es-
taba destinada a renacer en el justo instante que la 
religión egipcia preveía para el parto de los cuatro 
mellizos divinos, en las postrimerías del año ideal, 
hacia el solsticio de verano, con las fuerzas de Atum-
Ra al máximo de su potencia creadora. También su 
consorte, Isis, estaba literalmente regenerándose en 
los cielos del sur, según se puede apreciar en este 
escenario astronómico deliberadamente elegido y 

-
co de la estrella Sirio. La costumbre de situar la veni-
da de los dioses hacia el solsticio de verano perduró, 
al menos, hasta la Baja época, cuando se supone 

tierras egipcias, hacia el siglo VI a.C. 

“Pitágoras, el célebre sabio matemático griego, des-
cubrió durante sus veintidós años de residencia en 
Egipto que los antiguos pobladores del Nilo conside-
raban los solsticios como momentos especiales para 
esos “lanzamientos” [de almas]. Durante su transcur-
so se creía que podía abrirse una vía de comunica-
ción con el reino de los muertos, que para Pitágoras 
y sus maestros egipcios estaba entre las estrellas. El 
propio sabio dictaminó que el solsticio de verano (21 
de junio) abría la “puerta” para que fueran los dioses 
quienes descendieran. Dos umbrales, pues, en los 
que pasar de un mundo a otro parecía mucho más 
fácil” (Sierra Albert; 2001:50).

Si en el anterior número de Egiptología 2.0 razoná-
bamos cómo la Gran Pirámide pudo haber sido idea-
da como réplica a una escala megalómana del huevo 
del Fénix, ahora estamos en disposición de aproxi-
mar la fecha en que dicho cascarón debía romperse 
para facilitar la resurrección astral y, con ello, liberar 
el alma del Osiris Keops. Cabe completar esta infor-
mación exponiendo que los arquitectos del antiguo 
Egipto diseñaron unos santuarios especiales, consa-
grados a las distintas etapas del renacimiento divino, 
donde tanto las divinidades como el clero asistían 
y ayudaban al parto celestial del faraón. Aunque el 

mammisi de Jeperkara Nectanebo I en Dendera, 
erigido en el siglo IV a.C., en realidad, el concepto 
viene a ser mucho anterior. No en vano, las cáma-
ras interiores de la Gran Pirámide funcionaron, por 
lo visto, como un mammisi donde el alma de Keops 
se preparó para sus destinos solar y estelar. Por ex-
tensión, y dado que en muchas otras pirámides del 
Imperio Antiguo se sustituyó la arquitectura simbóli-
ca por los textos religiosos, este tipo de monumentos 
funerarios pudo haber servido como si de auténticos 
mammisi se tratase. En realidad, este término arqui-
tectónico, mammisi, no es propiamente egipcio, sino 
que fue acuñado por Jean François Champollion, el 
célebre estudioso de la Piedra de Rosetta que propi-

vernácula de los egipcios, estos santuarios recibían 
la denominación de Per-Mes, pr ms -
cado de “casa del nacimiento”. ¿Podría, entonces, 
el término Per-Mes ocultarse detrás de la palabra 
pyramis
a este tipo de construcciones y de la cual proviene 
nuestro actual vocablo “pirámide”?

Desde tiempos inmemoriales, las pirámides de Egip-
to y, de forma particular, la Gran Pirámide de Keops 
en Guiza, han sido puestas en relación con diversos 
factores astronómicos, tanto desde un punto de vista 
solar como estelar. Esta intuición se ha visto refren-
dada por estudios recientes, que han contribuido a la 
existencia de cierto consenso entre los egiptólogos 
a la hora de aceptar como válidas algunas de estas 
teorías (como las alineaciones de los llamados ca-
nales de ventilación) y de desechar diametralmente 
otras (como es el caso de la de la correlación estelar 
de Orión). Se ha tratado, con posterioridad, de dar 
explicación a todo este simbolismo, enmarcándo-
lo dentro del contexto funerario y asociándolo a la 
participación de algunos dioses de ultratumba y a la 
realización del ceremonial de “Apertura de la boca”. 
Por cierto que Keops y su corte de arquitectos no ha-
brían sido los primeros en procurar esta interacción 
con las constelaciones, sino que un lejano predece-
sor suyo en el trono, Dyeser, ya se habría adelanta-



Egiptología 2.0 | 57

Pirámide de Kefrén junto a la noche cairota, tal y como se puede contemplar desde el vértice de la Gran Pirámide 
de Keops. | Vitaliy Raskalov.

            

do al menos un siglo, incorporando este mecanismo, 
de forma muy elemental, al serdab de su complejo 
mortuorio, en Saqqara.

Las pirámides no fueron concebidas como mansio-
nes para los muertos, sino como verdaderas mora-
das para la eternidad, permitiendo a sus propietarios 
disfrutar, cada mañana, de una nueva salida al día 
en la vida ultraterrena. En el caso de Keops, en la 
Cámara de la Reina se sumarían, por una parte, la 
fuerza regeneradora de la azuela del Upuaut, diseña-
da para revitalizar los órganos sensibles de la momia 
y, por otra, la magia inefable de Isis, que con sus sor-
tilegios ya había logrado resucitar una vez el cadá-
ver de Osiris, tras recomponer trece de sus catorce 
pedazos, después de que éste hubiese sucumbido, 
asesinado y descuartizado por Seth y sus secuaces. 

en un Osiris, podría protagonizar el viaje descrito en 
los piramidiones de Nimaatra Amenemhat III y User-
kara Jendyer, elevándose sobre las tres cumbres de 
Orión y viajando hasta los feudos donde orbitan las 
estrellas circumpolares, reuniéndose allí con la única 

alrededor parece vacilar el universo conocido. Todo 

ello, gracias a la trama astronómica que se añadió 
mediante los direccionamientos de los pequeños ca-
nales que atraviesan esta tumba.

La fecha concreta para este fenómeno viene dada 
por el propio lenguaje solar de la meseta de Guiza, 
hacia el 21 de junio, cuando las pirámides de Keops 

Gardiner, Axt -
no que sirve de nombre a la propia tumba de Keops y 
que curiosamente es homófono a la palabra “inunda-
ción”, nombre de la primera estación del año, anun-
ciada hacia esa fecha por el amanecer helíaco de la 
estrella Sirio. A mayores, Axt también se puede tradu-
cir como “espíritu luminoso” o “cuerpo glorioso”, que 
es exactamente en lo que debía de convertirse el 
alma del faraón difunto durante esa precisa jornada. 
A todas estas coincidencias, parece que buscadas, 

Ra. Su nacimiento sigue al de los divinos mellizos, 
Isis, Osiris, Seth y Neftis, durante los días epagóme-
nos, y que son recogidos en Guiza mediante los con-
ductos que se proyectan hacia las constelaciones de 
Can Mayor, Orión, Osa Menor y Draco. Este retorno 



58 | Egiptología 2.0

Bibliografía

BELMONTE AVILÉS, J. A. (2012). Pirámides, templos 
y estrellas. Astronomía y arqueología en el antiguo 
Egipto. Crítica. Barcelona.

BERMAN, F. (1993). El Enigma de las Pirámides. Edi-
ciones Dalmau Socías. Barcelona.

LULL GARCÍA, J. (2004). La Astronomía en el Antiguo 
Egipto. Universidad de Valencia. Valencia.

LULL GARCÍA, J. (2006). “La constelación de Mesjetiu 
(Osa Mayor) en el antiguo Egipto”. En Astronomía, n.º 
84, pp. 24-31. Global Astronomía. Madrid.

MÜLLER, M. (1996). Mitología egipcia. Edicomunica-
ción. Barcelona.

LÓPEZ, F. y THODE, R. (2003). Los Textos de las Pi-
rámides. Egiptologia.org.

LOWELL, P. (1912). “Precession: And the Pyramids”. 
En Popular Science, vol. 80, pp. 449-60. The Science 
Press. Nueva York.

SÁNCHEZ RODRÍGUEZ, Á (2000). Astronomía y ma-
temáticas en el Antiguo Egipto. Aldebarán. Madrid.

SANTAMARÍA CANALES, Israel (2015). “Isis a través 
de los textos: el culto isíaco en la literatura grecolati-
na de época altoimperial”. Revista de Ciencias de las 
Religiones. Vol. 20, pp. 231-48. Instituto de Ciencias 
de las Religiones de la Universidad Complutense de 
Madrid. Madrid.

SIERRA ALBERT, J. (2001). En busca de la Edad de 
Oro. Círculo de Lectores. Barcelona.

Sobre el autor

Alfonso Daniel Fernández Pousada se licenció en pe-
riodismo por la Universidad de Santiago de Compos-
tela, profesión que ha ejercido en Radio Voz y Cadena 
COPE, emisora, ésta última, a la que está vinculado 
desde 2005 y donde actualmente dirige un magazine 
dominical. 

Su pasión por la egiptología le ha llevado a participar 
en diversos seminarios organizados por el Instituto de 
Estudios del Antiguo Egipto y a publicar un trabajo de 
investigación sobre los adelantos astronómicos de la 
civilización del Nilo.

Enlaza con el autor

ss. Nueva York.
Popular Science, vol. 
ss. Nueva York.

CHEZ RODRÍGUEZ, 
temáticas en el 

TAMARÍ

Madrid. Madrid.

SIERRA ALBERT, J. 
. Círculo de Lectores. Barcelona.

ARÍA C
textos: el 

de época altoimperial”
Religiones. Vol. 20, 

las Religiones 

RODRÍGUEZ, 
temáticas en el Antiguo Egipto

RÍA CANALES, 

Edicomunica. Edicomunicaegipcia. Edicomunica

Pirámides, 
arqueología en 

alencia. Valencia.

constelación de Mes
. En Astronomía, 

stronomía. Madrid.

de las Pirámides

stronomía en el 

Pirámides, templos 
en el antiguo 

Sobre el autor

lfonso Daniel 
riodismo por 
tela, profesión 
COPE, emisora, 

diversos seminarios 
udios del Antiguo 

investigación sobre los 
civilización del Nilo.

emisora, 
desde 2005 y donde 
dominical. 

pasión por la 

Daniel Fernández 
por la Universidad 

profesión que ha 
emisora, ésta 

a las estrellas del faraón, un Horus que se convierte un Osiris, completa el calendario y conlleva el reiniciado 
-

una bisagra, ayude a situar un momento concreto dentro de un largo periodo de tiempo, como la creación del 
mundo para los judíos, las olimpíadas para los griegos, la fundación de Roma para los romanos, el nacimiento 
de Jesús para los cristianos o la hégira para los musulmanes.

Los egipcios renunciaron a medir y a condicionar el tiempo de esta manera, como si cada faraón constituye-

mortales, estaba restringida a la diosa Seshat, la misma que con sus conocimientos sobrenaturales ayudaba al 
faraón a enderezar sus templos cara a las estrellas hacia las cuales más adelante se encaminaría ya como un 
espíritu. Y así, la muerte de cada monarca venía a asimilarse al eterno retorno de la primera vez, el tiempo pri-
mero, el momento de la invención del calendario y de la entronización del primer faraón. Todo ello concurriendo 

nacido, o renacido, en ese preciso instante, con el faraón difunto sumándose a ellos como la quintaesencia: el 
momento justo en que Keops se dispuso a rasgar el cascarón del Fénix, el pájaro bnnw, el ave inmortal que hizo 
su propio nido sobre su propio sepulcro.

Los Textos de las 

cession: And the 
449-60. 

Astronomía 

the Pyramids”
449-60. The Science 


