


Índice
Portada
Dedicatoria
Agradecimientos
Introducción
Cronología
Mapa de Egipto
1. Las primeras momias egipcias en Europa
2. Los orígenes de una costumbre ancestral
3. El proceso de la momificación
4. Los rituales de enterramiento
5. Amuletos, estelas, sarcófagos...
6. Tumbas de ricos y pobres
7. Las tumbas de los reyes
8. Las momias de las pirámides
9. Los despojos de los creadores del imperio
10. Las momias reales de Tanis
11. La paleopatología
12. La arqueología de la muerte
13. Las momias de animales
14. Las momias en otras culturas
15. La maldición de la momia
Conclusión
Bibliografía
Lista de figuras
Lista de fotografías
Fotografías
Notas
Créditos



Te damos las gracias por adquirir este EBOOK

Visita Planetadelibros.com y descubre una nueva forma de
disfrutar de la lectura

¡Regístrate y accede a contenidos exclusivos!
Próximos lanzamientos

Clubs de lectura con autores
Concursos y promociones

Áreas temáticas
Presentaciones de libros

Noticias destacadas

Comparte tu opinión en la ficha del libro
y en nuestras redes sociales:

Explora   Descubre   Comparte

http://goo.gl/1OP6I6
http://goo.gl/v0wG2A
http://goo.gl/JYqUxR
http://goo.gl/IoPlU0
http://goo.gl/s0nYNA
http://goo.gl/HjpKFD
http://goo.gl/FKoB61
http://goo.gl/2VT2zx


Para Candela,
que para eso están los padrinos



Agradecimientos

Quisiera comenzar este apartado agradeciendo a las siguientes personas su
aportación a la documentación gráfica que acompaña el texto: a Covadonga
Alcaide, por las fotos de los sarcófagos; a Nacho Ares, por las fotos del
ushebty y las de las momias, animales y humanas; a José Manuel
Galán/Proyecto Djehuty, por su permiso para reproducir la «Dama blanca»; a
Laura di Nobile, por las fotos de los sarcófagos y máscaras de Tanis; a
Bernardo Arriaza y su página web (www.momiaschinchorro.com), por las
fotos de las momias Chinchorro; a F. Cervera Arqueología y al hospital
veterinario Los madroños por la foto y la radiografía del halcón; a Renée
Friedman/ Hieracómpolis Expedition, por la foto de «Paddy», una de las
primeras momias egipcias; a Rafael González Antón, director del Museo
Arqueológico de Tenerife, por la foto de la momia guanche llamada de San
Andrés; a Jaromir Malek y el Griffith Institute de Oxford, por la foto del
desvendado de la momia de Tutankhamon; al Museo Nacional de Dinamarca,
por la foto de Lennart Larsen del Hombre de Tollund; al Museum of Fine
Arts de Boston, por la foto de la propietaria de la mastaba G 2220 de Guiza; a
Richard Parkinson, por su dibujo de la tumba de Ipuy; a Johan Reinhard por
la foto de la doncella mayor de Llullaillaco; a Ann Macy Roth, por su dibujo
de la presentación de ofrendas; a Carlos Spottorno por la foto de la «Dama
blanca», extensible a Salima Ikram, por permitirme utilizarla cediéndome una
diminuta parte de su preferencia de publicación; a Eugen Strouhal y Miroslav
Verner/Czech Institute of Egyptology, por las fotos de las momias
encontradas en la pirámide de Neferefre y el cementerio de la familia de
Djedkare Izezi, y al primero de ellos, además, por la foto de la momia
encontrada en la pirámide de Djoser y la de la decoración de la tumba de
Senedjem; a SGI y John J. Taylor, por la imagen del TAC realizado a la
momia de Nesperennub; a Fred Wendorf, por la foto de los masacrados de



Djebel Sahaba; a Jacobo Storch, por la foto de las «momias» de Pompeya; y a
la York University y The Trustees of the British Museum, por la foto de
Nigel Macbeth de uno de los «hombres de arena» de Sutton Hoo.

En cuanto al cuerpo del texto, tengo la fortuna de contar con amigas
estupendas, que no sólo me aguantan, sino también me hacen las veces de
correctoras y críticas cuando se lo pido, como ha sucedido de nuevo con este
libro: Isabel Olbés buscó un hueco para dedicárselo entre sus clases y sus
alumnos; Gemma Menéndez lo halló mientras cumplía con sus obligaciones
para con el Proyecto Djehuty y su tesis doctoral, al igual que hizo Margarita
Conde, que terminó de leérselo mientras bregaba con los primeros meses de
edad de su hija; Cristina Carracedo fue leyendo en los poquitos ratos que le
dejaban libres sus hijas y su trabajo; Begoña Gugel consiguió leerlo mientras
continuaba investigando para su tesis doctoral y cumplía con su labor en el
Museo Arqueológico Nacional; Ana Navajas pudo hacerlo sin dejar de
escribir sus artículos y continuar su investigación posdoctoral en Oxford; por
su parte, mi hermana Olga encontró tiempo sin dejar de atender con su
habitual diligencia a los clientes de la empresa para la que trabaja. Gracias a
su atenta lectura del manuscrito y a su habilidad para atrapar erratas e
indicarme despistes e inconsistencias en la redacción, el texto ha mejorado,
pero quede claro que sigo siendo el único responsable del resultado final. Mi
agradecimiento también a Ana Cisneros, cuyo trabajo y buen hacer como
editora sólo son equiparables al número de sonrisas que es capaz de derrochar
por minuto. ¡Un millón de gracias a todas!



Introducción

Fascinado por el texto, el arqueólogo comienza a leer en voz alta el papiro
que tiene entre las manos, sin darse cuenta de que al fondo de la sala, dentro
del ataúd donde la ha encontrado, la vida parece recorrer de nuevo el cuerpo
inerte de la momia... Aunque pura ficción, la escena es un perfecto reflejo de
lo que sucede cuando se estudian las momias con todos los recursos de la
ciencia moderna: dejan de ser meros amasijos de tela, huesos y carne reseca
para convertirse en testigos vivos de la civilización faraónica. Nos hablan
entonces de cuando siendo niños siempre andaban con hambre, o del terrible
accidente que les costó una pierna mientras construían el templo, o de lo bien
que les fue al final de su vida, cuando el faraón les regaló un precioso
sarcófago y unos amuletos de oro.

Las momias son un elemento tan característico del antiguo Egipto como
puedan serlo las propias pirámides. Más incluso, pues éstas apenas pasan del
centenar y las momias se cuentan por millones. Las hay de todos los tamaños,
todas las épocas y todos los estilos. Unas veces se trata de meros caparazones
de tela enyesada sobre cuerpos sin tratar, y otras de perfectos envoltorios de
vendas de lino, que ocultan en su interior un cadáver desecado con natrón.1
Todos podían ser momificados, personas y animales. Los primeros, para
revivir en la otra vida y dotar a las partes inmateriales del ser humano de un
punto de referencia en este mundo. Los segundos, para acompañar a sus amos
en el más allá, o como ofrendas funerarias, ofrendas votivas para los dioses o
incluso como dioses encarnados.

La tradición de preservar los cuerpos de forma artificial comenzó en
Egipto antes de que empezara a formarse el Estado en el valle del Nilo y
continuó hasta bien entrada la época romana. El entorno desértico en el cual
enterraban a sus muertos era perfecto para desecarlos de forma natural; pero
en realidad los egipcios comenzaron a momificar sus difuntos por motivos



ideológicos, no para imitar a la naturaleza. Con el tiempo, la momificación se
convirtió en un elemento imprescindible, junto con la propia tumba y las
ofrendas funerarias, del modo de entender la muerte de los egipcios.

Transformadas en plena Edad Media en un remedio milagroso contra
todos los males, comenzó entonces un fluido tráfico que incorporó las
momias egipcias al imaginario europeo. Llegaron al continente por
centenares de miles y, cuando sus virtudes sanadoras quedaron arrinconadas
en los libros de alquimia, comenzaron a utilizarse como abono y luego como
curiosidad con la que deleitar al público en conferencias y fiestas selectas. El
resultado de semejante difusión es que no hay museo en el mundo que no
conserve y exponga con orgullo unos cuantos ejemplares.

En las páginas siguientes se ofrece una visión general sobre el mundo de
las momias egipcias que esperamos permita al lector satisfacer su curiosidad
al respecto, así como comprender un poco mejor qué se oculta tras esas
polvorientas tiras de lino. En el capítulo 1 se indaga en los motivos que
llevaron a las momias a convertirse en una medicina y cómo lentamente han
llegado a ser consideradas una fuente imprescindible para el conocimiento del
antiguo Egipto. Las páginas del capítulo 2 están dedicadas a comprender las
razones que llevaron a los egipcios a querer preservar la integridad física de
los cadáveres de sus seres queridos y cómo la momificación se convirtió en
un elemento básico de sus creencias funerarias. El capítulo 3 trata de la
descomposición de los cadáveres y de los medios utilizados en el valle del
Nilo para atajarla. En el capítulo 4 se describen los rituales que rodeaban
tanto el embalsamamiento como la inhumación de los egipcios y en el
capítulo 5 se hace lo propio con todos los elementos del ajuar funerario. El
capítulo 6 y el capítulo 7 están dedicados, respectivamente, al estudio de las
tumbas de la gente corriente y de los faraones. Los capítulos 8, 9 y 10 tratan
de las momias de los reyes egipcios que han llegado hasta nosotros, ya se
hayan encontrado dentro de las pirámides, en el Valle de los Reyes o en
cementerios olvidados del Delta. El capítulo 11 profundiza en las momias
como fuente de información biológica sobre los egipcios: sus enfermedades,
su aspecto físico, sus hábitos alimentarios, etc., mientras el capítulo 12 indaga
en el tipo de información complementaria (capacidad económica, modo de
vida, aspectos sociales) que nos ofrece un enterramiento. Las momias de



animales, las más numerosas de todas, son el motivo de ser del capítulo 13.
En el capítulo 14 abandonamos las Dos Tierras para ir a recorrer el mundo y
echar un vistazo somero a las momias de algunas otras culturas. Por último,
el capítulo 15 demuestra que no hay que tenerle ningún miedo a la maldición
de los faraones.

Adelante, amigo lector, levanta la tapa del sarcófago y habla con las
momias, te sorprenderás de todos los secretos que te pueden revelar; llevan
miles de años esperando una oportunidad como ésta para contarle al mundo
cómo era vivir a orillas del Nilo.



Cronología1

Período Predinástico (4000-2920)
Dinastía 0, reyes anteriores al Estado unificado (c. 3000-2920)

Período Dinástico Temprano (2950-2650 a. C.)
I dinastía, tinita (2950-2775)
II dinastía, tinita (2775-2650)

Reino Antiguo (2650-2125 a. C.)
III dinastía, pirámides escalonadas (2649-2575)
IV dinastía, grandes pirámides de caras lisas (2575-2450)
V dinastía, pirámides y templos solares (2450-2325)
VI dinastía, pirámides estandarizadas (2325-2175)
VII/VIII dinastía, numerosos reyes efímeros (2175-2125)

Primer Período Intermedio (2125-1975 a. C.)
IX dinastía, heracleopolitana (2125-2080)
X dinastía, heracleopolitana (2080-1975)
XI dinastía, tebana (2080-1975)

Reino Medio (1975-1640 a. C.)
XI dinastía, todo Egipto (1975-1940)
XII dinastía, pirámides de ladrillo (1938-1755)
XIII dinastía, unos setenta reyes efímeros (1755-1630)
XIV dinastía, reyes menores, quizá coetánea a las dinastías XIII y XV

Segundo Período Intermedio (1630-1520 a. C.)
XV dinastía, hyksos (1630-1520)
XVI dinastía, reyes hyksos menores, coetáneos a la XV dinastía
XVII dinastía, reyes tebanos (1630-1540)



Reino Nuevo (1539-1075 a. C.)
XVIII dinastía, período imperial (1539-1292)
XIX dinastía, Ramsés II y sus sucesores (1292-1190)
XX dinastía, faraones ramésidas (1190-1075)

Tercer Período Intermedio (1075-715 a. C.)
XXI dinastía (1075-945)
XXII dinastía (945-715)
XXIII dinastía, varios reyes coetáneos (830-715)
XXIV dinastía, saíta (730-715)
XXV dinastía, Nubia y Tebas (770-715)

Baja Época (715-332 a. C.)
XXV dinastía, Nubia y Egipto (715-657)
XXVI dinastía (664-525)
XXVII dinastía, persa (525-404)
XXVIII dinastía (404-399)
XXIX dinastía (399-380)
XXX dinastía (380-343)
XXXI dinastía, segundo período persa (343-332)

Período helenístico (332-30 a. C.)
Los macedonios (332-305)
Dinastía ptolemaica (305-30)

Período romano (30 a. C.-395 d. C.)





1

Las primeras momias egipcias en Europa

¿Cuándo empezó a saberse en Europa de la existencia de las momias
egipcias? Sin duda, la costumbre faraónica de la momificación fue conocida
por los pueblos vecinos de Egipto desde el momento mismo en que entraron
en contacto con la cultura del valle del Nilo. Los enterramientos no eran algo
secreto en Egipto —más bien al contrario— y menos aún el proceso
preservador sufrido por los difuntos. Grecia fue la primera de las actuales
naciones europeas en entablar una relación continuada con Egipto y, según
fue aumentando el grado de contacto entre ambas culturas, más curiosos se
mostraron los griegos al respecto de las momias egipcias. En el siglo VII a. C.
los faraones egipcios empezaron a recurrir de forma habitual a mercenarios
helenos para reformar las fuerzas egipcias en combate. Tanto fue así, que
aquéllos terminaron asentándose en el propio Egipto; concretamente en el
Delta, en ciudades como Náucratis, fundada para ellos. Es entonces cuando
podemos considerar que las momias egipcias llegaron a Europa por primera
vez, sobre todo por la presencia en la ciudad de numerosos mercaderes. No
resulta nada extraño pensar que alguno se llevara como recuerdo a la Grecia
continental una pequeña momia de animal para sorprender a sus vecinos y
amigos. Más complicado parece pensar un suceso semejante con una momia
humana, pero ¿quién sabe?

Es Heródoto (484-425 a. C.) el primero que nos ofrece, en el siglo V a.
C., una descripción del modo de proceder de los embalsamadores egipcios,
un claro indicio del interés que tales prácticas despertaban ya entre sus
lectores. Pocos siglos después, durante la época de los Ptolomeos, la cultura
macedónica del grupo gobernante y la cultura faraónica del pueblo egipcio
coexistieron en el valle del Nilo durante centenares de años, sin mezclarse,
como el agua y el aceite. Las momias siguieron siendo entonces parte vital



del devenir funerario de los egipcios; más que antes incluso, pues ahora la
momificación se había abaratado y estaba al alcance de las personas con
menos posibles. Todo el mundo helenístico, heredero del desmembrado
imperio de Alejandro Magno (356-323 a. C.), conocía las momias egipcias.
Cuando Julio César (100-44 a. C.) y Marco Antonio (83-30 a. C.)
convirtieron Egipto en una provincia del Imperio romano, la existencia de
estas momias terminó por alcanzar el corazón de Europa. De hecho, como
demuestran los retratos de El Fayum (Fig. 1.1), no fueron pocos los romanos
asentados en el valle del Nilo que terminaron adoptando la práctica funeraria
egipcia. Las momias habían pasado a ser un referente cultural más del mundo
latino, exótico por su procedencia, pero inequívoco de la amplitud del
imperio.

FIGURA 1.1. Retrato de mujer romana anónima. Saqqara (325-350 d. C.).

Las circunstancias que, siglos después, terminarían por desposeer a las
momias egipcias de su nombre autóctono (sah ) comenzaron a gestarse
también en la época romana. Durante este proceso acabaron por adquirir el
nombre que hoy es universalmente empleado para referirse a ellas —con sus
variantes nacionales, claro está—. El responsable, inocente, del comienzo del
bautizo no fue otro sino Plinio el Viejo (23-78 d. C.); veamos cómo. En una
de sus obras glosó las notables virtudes terapéuticas de un producto exótico
recogido en las llanuras de la lejana Persia, donde afloraba de forma natural.
Se trataba de una sustancia gomosa y negra de penetrante olor, que hoy



conocemos como betún y los persas llamaban mumia. El tratado médico de
Dioscórides (40-90 d. C.) y el de Avicena (980-1037 d. C.) también se hacen
lenguas de esta sustancia, remedio eficaz, tanto inhalada como ingerida, para
tratar abscesos, erupciones, fracturas, epilepsias, vértigos... una auténtica
maravilla. No es de extrañar que su uso se difundiera rápidamente por
Europa. Comenzó entonces un próspero negocio de importación-exportación
de una medicina que, hoy día, empleamos para asfaltar las calles.

Convertida en la aspirina de la época, la demanda de mumia aumentó
tanto que terminó por agotar los recursos persas.1 Negociantes al fin, los
mercaderes orientales no tardaron en encontrar un sustituto al preciado y
escaso producto. Como veremos en el capítulo 3, durante el proceso de la
momificación el cuerpo era embadurnado entre otras sustancias con resinas y
aceites que, al secarse, endurecerse y oxidarse terminaban adquiriendo un
color y consistencia casi idénticos a los del betún natural. Los avispados
mercaderes egipcios consideraron que esta resina seca encontrada en las
momias era la sustancia perfecta para sustituir al betún original. Estamos a
años vista de la aparición de la egiptología como ciencia, de modo que a
nadie le preocupaba todavía el destino de unos restos humanos y animales
viejos y polvorientos. Además, como en Egipto existían millones de momias
de todo tipo, eran fáciles de conseguir y el suministro quedaba asegurado por
mucho tiempo.

Siempre atentos a los últimos avances de la farmacopea, los médicos
occidentales consideraron que el cambio del betún por la resina seca de la
momificación había sido para mejor. Según su versada opinión, los músculos
y la carne humana adheridos ocasionalmente a la nueva variedad de mumia
poseían características particulares que mejoraban las propiedades
terapéuticas de la misma. En 1581, en Fráncfort del Meno se vendían tres
variedades de momia: 1) Mumia arabus, Mumia sepulchorum, Mumia
factitia, pissasphaltum, seu picibitumen factitium; 2) Mummia Arabus
vulgaris; y 3) Mumia Grecorum, pissasphaltum, picibitumen. El evidente
aspecto antropófago de la práctica no debe sorprendernos demasiado, porque
hoy día se sigue haciendo algo semejante: los médicos han utilizado la
glándula pituitaria de cadáveres para preparar remedios contra las
deficiencias en la producción de la hormona del crecimiento. No obstante, no



todos los galenos de la época estaban a favor de la mumia como panacea
médica. El francés Ambroise Paré (1509-1590) dejó clara su opinión
contraria en su Discours de la momie (1582):

Pero el efecto de esta malévola droga es tal que no sólo no mejora nada a los enfermos, como he
visto numerosas veces por propia experiencia en aquellos a los que se les hace tomarla, sino que
les causa un gran dolor en el estómago, con apestosidad en la boca, grandes vomitamientos, que
son origen de conmociones en la sangre y más la hace salir de los vasos que la detiene.2

Dado que incluso los reyes la utilizaban (Francisco I de Francia [1499-
1547] viajaba siempre con una pequeña reserva personal por si un acaso de
enfermedad o herida, que tomaba mezclada con polvo de ruibarbo), la
demanda de mumia en Europa era brutal y los saqueadores de tumbas se las
veían y deseaban para abastecer al mercado. En vez de ensuciarse las manos
buscando necrópolis antiguas, los menos escrupulosos de los mercaderes de
Alejandría recurrieron, ya desde el 1200 d. C., a la momificación de asesinos
ajusticiados y personas fallecidas sin identificar. Adecuadamente tratados,
estos cuerpos daban el pego a los menos conocedores de la mercancía. Guy
de la Fontaine (1517-1590), médico del rey de Navarra, descubrió la
superchería en 1564, cuando tras ver la colección de momias del principal
vendedor de la ciudad le preguntó por los procedimientos de momificación de
los antiguos egipcios. Riéndose de su ingenuidad, éste le confesó entonces
que eran momias falsas, unas treinta o cuarenta, que él mismo había estado
haciendo en los últimos cuatro años a partir de los cuerpos de esclavos y otras
personas. Sólo en el siglo XVIII se consiguió detener este tipo de falsificación,
justo cuando en Europa comenzaba la decadencia de la mumia como remedio
de botica. Pese a ello, poco dados al cambio y mucho a copiarse unos a otros,
algunos sesudos tratados de medicina de la época siguieron nombrándola.
Terminada la demanda también lo hizo el tráfico y la mumia desapareció de
los botiquines europeos; pero no sin antes dejar como herencia su nombre a
los millones de seres muertos —hombres y animales— cuyo proceso de
descomposición se ha detenido, ya sea por causas naturales o artificiales.
Tanto éxito tuvo la sustitución del betún por la resina de embalsamar reseca
que el continente —los cuerpos desecados (Fig. 1.2)— terminó por adquirir
el nombre del contenido —la sustancia resinosa.



FIGURA 1.2. Momia de mujer encontrada por los miembros de la expedición
napoleónica a Egipto.

Con todo, el uso de las momias egipcias como medicina no ha sido ni el
único ni el más degradante de los sufridos por ellas. Los pintores del siglo
XVIII, por ejemplo, les descubrieron otra utilidad. Triturado y mezclado en las
justas proporciones con los aglutinantes adecuados, un trozo de momia se
transformaba en una excelente pintura de color marrón. Entre las virtudes del
«marrón de momia» se contaban su tono brillante y, en especial, su capacidad
para secarse sobre el lienzo sin agrietarse.

Otro uso bastante especial de las momias fue el de materia prima para la
fabricación de papel. La cosa sucedió, cómo no, en Estados Unidos. Primero
se trató de una mera especulación teórica por parte del Dr. Isaiah Deck (1819-
1862), quien en 1855 publicó un artículo en el Sycaruse Standard en el que
llegaba a la conclusión de que importar momias desde Egipto para
aprovecharlas como materia prima sería muy rentable económicamente. Una
momia está enfajada, como término medio, por unos 16 kilos de vendas de
lino. Importada desde Egipto, esa tela alcanzaba un precio de 6 centavos por
kilo, es decir, la mitad que idéntico material fabricado en Estados Unidos.
Eso sin contar con las valiosas resinas y aceites aromáticos que acompañaban
al cuerpo, recuperables tras un proceso de purificación no muy caro. Deck no
fue más allá en su lucubración, pues no llegó a sugerir en su artículo el uso de
las vendas para fabricar papel. Un año después, sin embargo, llegó a los
periódicos la noticia de que alguien en Nueva York las estaba utilizando justo
para eso. Aquí quedó la



cosa hasta el estallido de la guerra de Secesión, que tantos estragos humanos
y económicos causó en el país. La tela era necesaria para vendas y uniformes,
de modo que los imprescindibles trapos para la fabricación de papel no
tardaron en escasear.3 Lógicamente, su precio subió. Tanto que en 1863 dos
avispados industriales —Augustus Stanwood y William Tower— importaron
desde Egipto varios cargamentos de momias destinadas a servir como materia
prima para la pasta de papel. El resultado fue un basto papel de estraza,
vendido a fruterías y tiendas de ultramarinos para envolver sus mercancías.

Siendo chocante como es, la reutilización del lino de las momias con
fines industriales no lo es tanto como la noticia de que, durante un decenio
largo, los ferrocarriles egipcios calentaron sus calderas usando momias como
combustible. Bien pensado, la idea no resulta tan descabellada. En una
momia puede haber hasta 24 kilos de material altamente inflamable: tela,
huesos, papiros, resinas, aceites... Es innegable que su poder calórico es muy
alto. Con todo, se trata de un dato que merece ser considerado con la mayor
de las reservas. Es cierto que la fuente es uno de los más incisivos reporteros
norteamericanos de la época, bien conocido por su capacidad para analizar
con agudeza y acierto el mundo en que vivía, pero también, y sobre todo, por
ser uno de los más guasones y ácidos miembros del gremio: Mark Twain
(1835-1910). En su obra Inocentes en el extranjero (1903), relato de sus
sufrimientos como turista, nos habla de los ferrocarriles egipcios, de los
cuales tuvo conocimiento de primera mano durante su estancia en el valle del
Nilo (cap. LVIII):

No hablaré de los ferrocarriles, pues son como cualquier otro ferrocarril. Sólo diré que el
combustible que utilizan para la locomotora está compuesto por momias de tres mil años de
antigüedad, adquiridas con ese propósito a tanto la tonelada o en el cementerio y que, en
ocasiones, uno escucha al profano ingeniero decir malhumorado en voz alta: «J---r con estos
plebeyos, no se queman nada... pásame un rey».

De cualquier modo, según comenzaron a hacerse más populares los
viajes turísticos a la tierra del Nilo, el destino más habitual de las momias fue
el de terminar como mero souvenir. Un europeo recién llegado a Egipto,
ansioso por disfrutar de todo el sabor del misterioso país de los faraones,
estaba más que dispuesto a conseguir algo realmente exótico que llevarse a
casa. Sabedores de esta predisposición, los guías no tardaban en ofrecerle la



posibilidad de una interesantísima caza del tesoro, destinada a encontrar unas
cuantas momias. En ocasiones las tumbas profanadas eran monumentos
antiguos, pero eran las menos. La mayor parte de los «tesoros» de momias
descubiertos por los turistas eran agujeros preparados al efecto, rellenos de
momias de todo pelaje. Igual que ir de caza mayor, bastaba con situarse en el
lugar indicado por los monteros y esperar para cobrar la pieza. Uno de los
turistas más conocidos en recibir semejante tratamiento fue el hijo de la reina
Victoria y futuro rey de la Gran Bretaña, Eduardo VII (1841-1910). El por
entonces príncipe de Gales tuvo la increíble «fortuna» de encontrar un
importante conjunto de momias de tremendo valor, le aseguraron (Fig. 1.3).
Regresó a casa tan encantado con la experiencia que incluso sufragó de su
bolsillo la publicación de una noticia del acontecimiento.

FIGURA 1.3. Descubrimiento de una momia en una excavación cerca de Tebas
en presencia de su alteza el príncipe de Gales, 18 de marzo de 1862.

Las anécdotas al respecto de las momias-recuerdo son innumerables,
sobre todo desde que a mediados del siglo XIX la creación del Servicio de
Antigüedades y el comienzo de la protección oficial del patrimonio egipcio
convirtieran su exportación en un delito. Fue sin duda el deseo de sentir la
adrenalina corriendo por sus venas, el origen del fallido intento de dos



turistas —las señoritas Brocklehurst— por convertirse en contrabandistas de
momias. Habiendo viajado por el Nilo en su casa flotante, regresaban a El
Cairo completamente decididas a escamotear su botín ante los ojos de los
aduaneros. Sólo dos circunstancias pudieron al fin disuadirlas: la cercanía de
la aduana y la tremenda peste, cada vez más penetrante, emitida por el cuerpo
en descomposición. La liberadora llegada de la noche les permitió deshacerse
de las pruebas de su casi delito.

Otro turista, más firme o afortunado a la hora de sortear la aduana
cairota, llegado a Europa se libró por los pelos de un mal encuentro con la
justicia. Tras conseguir sacar de Egipto dos momias y embarcarlas en un tren
camino a casa, se quedó estupefacto cuando la policía se dirigió a él muy
escamada. Convenientemente asustado por la presencia de la autoridad, fue
sometido a un decidido interrogatorio. La cosa comenzó cuando, en una
revisión rutinaria, las momias fueron descubiertas en el vagón de equipajes.
Dado el macabro contenido de sus maletas, creyeron ver en nuestro turista a
un sanguinario asesino que intentaba deshacerse de los cuerpos del crimen,
nunca mejor dicho. Suponemos que los amuletos egipcios de los supuestos
asesinados terminaron por convencer a los policías de la inocencia del
escamoteador de momias, pero ¡vaya susto! Con cadáveres sí que trató
nuestro siguiente turista, encantado con la ganga conseguida en Asuán, una
momia auténtica nada menos. El problema fue que, una vez analizada, la
supuesta antigüedad faraónica resultó ser el cuerpo de un ingeniero inglés
fallecido apenas unos años antes. Los egipcios le habían dado al turista gato
por liebre. No es de extrañar: en el caso de las momias, en ellos es una
costumbre inveterada, llevan haciéndolo miles de años.

La probidad de la mayor parte de los artesanos de las momias fue pareja
a la falta de escrúpulos de algunos embalsamadores, en especial de época
ptolemaica y romana. Por ejemplo, en algunos casos el problema de unas
piernas demasiado largas para el sarcófago se solucionó partiendo los tobillos
del difunto; se consiguió así la reducción de la momia en unos centímetros,
que permitieron apañar el encargo. Si, después de ser extraídos, los órganos
internos del cadáver se perdían o estropeaban antes de ser convenientemente
momificados, la solución era sencilla, reemplazarlos por réplicas: los
intestinos por cuerda, el hígado por una piel de vaca y los demás órganos por



trozos de cuero y trapos. Un caso mucho más sangrante es el de la supuesta
momia de un niño de época grecorromana que, al ser desvendada por William
Mathew Flinders Petrie (1853-1942), resultó ser un fémur (para simular la
longitud adecuada) unido a una tibia y un cráneo viejo relleno de barro (para
conseguir la forma precisa de la cabeza y el torso). Lo más chocante es que el
conjunto fue cuidadosamente vendado, introducido en un ataúd y luego
enterrado. ¿Una falsificación para ganar tiempo y dinero o un cuerpo
desaparecido por un desgraciado accidente? Imposible saberlo.

Con todo, las momias falsificadas en mayor número fueron las de
animales. En época ptolemaica y romana, la costumbre de ofrendarlas a los
dioses se volvió universal (véase el capítulo 13). Tanto que se han encontrado
multitud de necrópolis con millones de animales momificados: ibis para el
dios Thot, cocodrilos para el dios Sobek, toros para el dios Apis... Se ha
llegado a sugerir, incluso, que junto a los templos los sacerdotes mantenían
criaderos de animales destinados al sacrificio y a ser vendidos a los fieles. La
momificación de estos animales se convirtió en un proceso casi industrial,
destinado a satisfacer una elevada demanda. Esta circunstancia espoleó la
picaresca de algunos, que se dedicaron a vendar cualquier material
susceptible de pasar por el animal deseado una vez tratado: trapos, huesos,
ladrillos, trozos de cerámica, etc. (Foto 1). No es de extrañar que el cuerpo
del ingeniero inglés acabara siendo vendido transformado en una «legítima»
momia faraónica. Muchos son los museos que cuentan con este tipo de
falsificación en sus vitrinas. Como vemos, las momias egipcias nunca han
dejado de ser un producto del que se podían conseguir importantes
beneficios, no siempre legítimos.

En realidad, el sistema más sencillo de obtener ganancia de las momias
era saquearlas. El robo de momias ha sido una constante en Egipto desde que
los cuerpos comenzaron a enterrarse con ajuar funerario, es decir, desde antes
de la aparición del Estado. La cantidad de riqueza inhumada era tan grande
como la tentación de conseguirla mediante unas pocas horas de trabajo. Petrie
nos habla en sus memorias de excavación de tumbas predinásticas halladas
intactas por sus hombres; pero que demostraron haber sido saqueadas apenas
unos días después de haberse realizado el enterramiento original, millares de
años atrás. Acompañadas por valiosos amuletos de materiales preciosos y un



importante ajuar, las momias suponían una tentación demasiado grande.
Tentación que aumentaba cuando la tensión económica soportada por la
sociedad era mayor, como sucedió a finales de la XX dinastía. Los reinados
de Ramsés IX y Ramsés XI debieron de ser especialmente propicios para
ello, puesto que nos han proporcionado los sumarios de dos importantes
juicios habidos contra los responsables del robo de tumbas en las necrópolis
de Tebas.

Por aquellas fechas el saqueo estaba completamente institucionalizado.
Existían varios grupos establecidos de ladrones, en algunos casos apoyados
por funcionarios de categoría, que saqueaban a placer las tumbas. En
realidad, todo el mundo conocía los turbios negocios despachados por la
noche en la necrópolis, pero a nadie le preocupaba demasiado. A algunos
porque al final recibían una parte del robo y a otros porque la gente implicada
contaba con apoyos que hacían peligrosa la delación. De hecho, todo el
asunto estalló por los celos entre dos altos funcionarios. Uno de ellos decidió
acusar al otro de connivencia en los robos con la intención de hacerlo
desaparecer como contrincante político. Destapado el caso, las autoridades
actuaron. No tardaron en encontrar a los culpables —a parte de ellos al
menos— y los interrogatorios dieron su fruto. Los diligentes escribas
tomaron nota de todo y ésta es la transcripción de la confesión de un tal
Imenpanefer sobre su participación en los hechos:

En el año 13.º del faraón, vida, salud, fuerza, nuestro señor, partimos para saquear los
monumentos funerarios según nuestro modo de hacer, al que nos entregábamos con mucha
regularidad [...]. Después, pasados algunos días, los cuidadores de Tebas se enteraron de que
habíamos cometido saqueos en el Occidente. Se hicieron con nosotros y me encerraron en el lugar
del gobernador de Tebas. Tomé los veinte deben4 de oro que me habían tocado como parte. Se los
di al escriba del distrito de Tameniu, Khemopet: me liberó. Me reuní con mis cómplices y ellos me
dieron una parte. Hasta el día de hoy me seguí dedicando a la práctica de saquear las tumbas de los
dignatarios y de las personas de la región que reposan en el occidente de Tebas, junto con los
demás saqueadores que me acompañan, una gran cantidad de gentes de la región, que se dedicaban
también al saqueo y que se encuentran agrupadas en equipos.

Papiro Amherst-Leopold II.5

No está mal para una sociedad de hace tres mil años: robos, saqueos,
funcionarios corruptos, sobornos, juicios escandalosos, celos profesionales...
Las momias eran una fuente de riqueza y todos lo sabían. El ladrón detenido



por la policía no tuvo más que ofrecer su parte del botín al carcelero para ser
liberado y poder continuar con el saqueo. Las momias no sólo beneficiaban a
los ladrones, sino también a los encargados de protegerlas, pero ¿quién
vigilaba al vigilante? En realidad los saqueadores no eran desechos de la
sociedad, sino personas de clase media baja, que buscaban en ellas un
sobresueldo para conseguir un mejor pasar. Su temor a ser sorprendidos no
era demasiado grande, pues caso de ser atrapados tenían la seguridad de
poder librarse sin demasiados problemas. Pese a sus propias creencias
funerarias —con seguridad la idea de ver su propia momia profanada los
molestaba enormemente—, no mostraban ningún respeto por los cuerpos
momificados. Así describe el informe final de la Administración la técnica de
los ladrones para hacerse rápidamente con el botín:

Se constató que los saqueadores las habían profanado todas, que habían arrancado a sus
poseedores de sus ataúdes y sarcófagos y los habían abandonado en el desierto tras haber saqueado
los elementos del ajuar que se les había dado, así como el oro, la plata y los adornos que se
encontraban en sus ataúdes.

Papiro Abott.6

Triste destino el de las momias, cuando no eran destruidas en busca de
objetos preciosos, eran vendidas a ávidos turistas deseosos de llevarse a casa
un pedacito de la mágica tierra que estaban visitando. La mayoría de las
momias compradas como «recuerdo» ha sido «exportada» en época moderna.
Un caso extremo sería el de la posible momia de Ramsés I. Se trata de un
souvenir ignorado por todos durante años, considerado uno de los muchos
cachivaches traídos a casa por el abuelo en uno de sus viajes. La historia de
su identificación y regreso a Egipto merece la pena.

Al suceder como soberano de las Dos Tierras a su compañero de armas
(el general Horemheb), poco podía sospechar Ramsés I que su destino final
sería el de entretener a los visitantes en un museo. Desgraciadamente, durante
cerca de siglo y medio no se trató de un museo de historia, destinado a lucir
las glorias nacionales y permitir al público tener un contacto, siquiera
mínimo, con los grandes faraones egipcios, sino de un abigarrado gabinete de
«curiosidades», entre las cuales se contaban también un esqueleto de ballena,
un cerdo con cinco patas y un ternero con dos cabezas. Peculiar compañía, no



cabe duda. Por fortuna para su estima personal de faraón todopoderoso, las
salas del museo guardaban varias momias egipcias más, que le hicieron las
veces de séquito, contribuyendo sin duda a hacer más llevadera su suerte.

Fue precisamente en la sede de esta pintoresca institución, el Niagara
Falls Museum —el más antiguo de Canadá, fundado en 1827—, donde allá
por la década de 1980 el egiptólogo alemán Arne Eggebrecht (1935-2004)
vio la momia por primera vez. Siendo un reputado especialista en la historia
del Reino Nuevo egipcio, no pudo dejar de notar en ella una serie de
particularidades que la convertían en algo digno de un estudio más profundo.

En primer lugar estaba su aspecto físico (Fig. 1.4), que de inmediato
recuerda a las momias de Seti I (Fig. 3.1) y Ramsés II (Figs. 1.5 y 15.3),
respectivamente, su hijo y su nieto, con su nariz ganchuda. Este tipo de
semejanza no es, desde luego, una base firme para apoyar la identificación,
pero sí permite despertar las sospechas del especialista. Los historiadores del
arte hablan del «ojo del experto» y no es la única ciencia histórica donde
existe. Colegas de Eggebrecht, como los egiptólogos Bob Brier (Universidad
de Long Island), Aidan Dodson (Universidad de Bristol), Salima Ikram
(Universidad Americana de El Cairo) y Peter Lacovara (conservador del
Museo Michael C. Carlos de la Universidad de Emory, Atlanta), coincidieron
en su apreciación.

FIGURA 1.4. La posible momia de Ramsés I mientras estuvo expuesta en el
Museo de El Cairo.



FIGURA 1.5. La nariz ganchuda de los ramésidas. Fotogravimetría del perfil de
Ramsés II.

Pese a haber levantado las sospechas de la comunidad científica, la
momia tuvo que esperar más de un decenio antes de ser sometida a un estudio
exhaustivo. La oportunidad sólo se presentó en 1999, cuando el museo que la
cobijaba cerró sus puertas al público y la Universidad de Emory (Atlanta)
pudo comprar toda su colección egipcia —incluida la momia— por dos
millones de dólares. Entre los más de 145 objetos adquiridos había vasos
canopos, amuletos, joyas, esculturas de bronce, objetos de cerámica, cestas,
un relieve y un grupo de diez sarcófagos con sus correspondientes momias.
La cronología general de la colección va desde la XXI dinastía (1069 a. C.)
hasta la época romana (30 a. C.) y, no obstante la aparente calidad de los
sarcófagos, nunca había sido estudiada ni publicada en ninguna revista
científica. De todos estos objetos, el que se investigó más a fondo fue la
posible momia real. Además de someterla a un completo estudio
radiográfico, se le realizó un TAC, se tomaron pequeñas muestras biológicas
para intentar desentrañar su ADN y se realizaron estudios radiocarbónicos de
cronología absoluta. Las fechas del C14 la sitúan entre el 1570 y el 1070 a. C.,
en perfecta correspondencia con la cronología de las dinastías XVII a XIX.
Desgraciadamente, ninguno de estos estudios ha demostrado de forma
irrefutable que se trate de la momia de Ramsés I.

Pese a lo anterior, además de su parecido físico, la momia presenta unas
características concretas que permiten a los especialistas fundamentar su
opinión. Una de ellas es el tipo de momificación, muy cuidada, en la cual se



puso mucho empeño en proteger el cuerpo y en la que destacan el meticuloso
vendaje de la cara y la gran cantidad de resina empleada —un producto muy
caro—. En opinión de Ikram —una reputada especialista en este campo—,
las características técnicas de la momia la sitúan cronológicamente entre
finales de la XVIII dinastía y comienzos de la XIX, justo la época de Ramsés
I. Si a esto le sumamos los brazos cruzados sobre el pecho, una postura de
embalsamamiento que en el Reino Nuevo estaba reservada exclusivamente a
la realeza, parece indudable que como mínimo nos encontramos ante los
restos de un miembro de la familia real egipcia de esa época.

Como veremos en el capítulo 9, la mayoría de las momias de soberanos
del Reino Nuevo fueron encontradas a finales del siglo XIX, todas juntas en
una tumba de Deir el-Bahari. En ella también apareció el ataúd vacío de
Ramsés I. A lo que parece, la momia que contenía fue escamoteada de su
escondrijo al poco de ser éste descubierto por una familia de ladrones, para
ser vendida de inmediato a un turista en busca de un recuerdo de calidad. El
comprador fue un coleccionista de momias quien, tras sacarla del país, se la
vendió a su vez a un médico canadiense. Algún tiempo después, la momia
pasó a formar parte de los fondos del Niagara Falls Museum, y así es como
un faraón de Egipto acabó sus días en el Canadá. Tras varios milenios de
tranquila espera sin la visita de los profanadores de tumbas, Ramsés I terminó
por sufrir la ignominia del saqueo apenas unos años antes de que el mundo
académico contemplara asombrado a sus compañeros de refugio.

Nuestra momia, devuelta a Egipto en octubre del 2003 con gran alarde
publicitario, podría ser en realidad la de alguno de los varios faraones del
período cuyo cuerpo aún no se ha encontrado. Como está datada entre finales
de la XVII y comienzos de la XIX dinastía, los únicos candidatos posibles
con los que identificarla son Horemheb, Ramsés I y Ramsés VII; por
desgracia, la edad calculada a la momia por los antropólogos físicos, unos 45
años, tampoco es de mucha ayuda a la hora de descartar a algún candidato,
porque los tres soberanos llegaron al trono lejana ya su juventud.

El estudio de la momia canadiense, dirigido por Lacovara, no ha
permitido llegar a una conclusión satisfactoria respecto a su identidad. No
obstante, nadie duda de que la momia pertenece a un soberano egipcio. La
directora del museo, Bonnie Speed, resume así el resultado de la



investigación: «Estamos seguros al 100 por 100 de que la momia es real y en
un 95 por 100 de que se trata de Ramsés I». Una vez quedó establecida
fehacientemente esta circunstancia, el museo decidió devolver la momia a
Egipto. El hijo pródigo había regresado a casa. En la actualidad está
expuesto, dentro de su sarcófago, en el Museo de Luxor. Es el mejor ejemplo
del cambio experimentado en la mentalidad occidental respecto a las momias:
de mero «recuerdo» turístico han devenido en valiosos documentos del
pasado. El proceso ha sido largo y comenzó casi al mismo tiempo que el
polvo de momia era consumido con fruición y los cuerpos embalsamados se
usaban para los más diversos menesteres. Ya entonces, personalidades
aisladas dedicaban parte de su tiempo a estudiar, con visos científicos, estos
curiosos restos del lejano pasado faraónico.

El primer estudioso de las momias del que se tiene constancia es el
francés Benoit de Maillet (1656-1738). Fue cónsul de Luis XIV en El Cairo y
como tal estaba bien al tanto del tráfico de momias. Entre sus obligaciones
principales se encontraba la de ocuparse del bienestar de los viajeros
franceses que por la ciudad pasaban. En septiembre de 1698 decidió lucirse
ante uno de estos grupos desvendando una momia para ellos. No tomó
ninguna nota del proceso ni de las características del cuerpo; pero sí de
algunos de los amuletos aparecidos entre las vendas de lino (Fig. 1.6). El
mismo énfasis en los objetos y desinterés por la momia demostró unos años
después el también galo Frédéric Caillaud (1789-1869). En su caso se trataba
de la momia de un niño de época romana, llamado Petamenofis. Aparte de la
fecha de su nacimiento, escrita en la etiqueta que acompañaba al cuerpo, poco
más mereció la atención de Caillaud; sólo nos dice que fue enterrado con una
rama de olivo de metal en la cabeza y placas de oro sobre los ojos y la boca.



FIGURA 1.6. Momia estudiada por De Maillet.

El paso intermedio hacia un estudio realmente «científico» de las
momias lo dio un boticario germano, Christian Hertzog, quien en 1718
desvendó un cuerpo y después publicó un informe sobre el proceso. Décadas
después, un médico y anatomista alemán, Johan Friedrich Blumenbach
(1752-1840), estuvo en Londres un par de meses del año 1792 desvendando
todas las momias que le dejaron y descubriendo que algunas eran falsas.
Mucho más comedido fue el médico personal del duque de Cumberland, el
doctor August Granville (1783-1872), quien en 1825 estudió la momia de una
egipcia de la XXVI dinastía llamada Irtyersenu. El resultado de la autopsia
fue publicado ese mismo año por la Royal Society. Tres años después, en
1828, se pidió a la Biblioteca y Sociedad Filosófica de Leeds que estudiara
una momia propiedad de un banquero. El trabajo le fue encargado al
historiador William Osburn (1793-1867), quien contó con la ayuda de
químicos y anatomistas. Se trataba de los restos de un sacerdote de la XX
dinastía llamado Nesamón, quien volvería a ponerse en manos de los
doctores más de siglo y medio después, en 1989.



La práctica del desvendado de momias continuó extendiéndose y a
mediados del siglo XIX se había convertido en todo un evento en Londres. El
principal instigador de los mismos no podía ser otro que Giovanni Battista
Belzoni (1778-1823). Este aventurero de múltiples habilidades había
trabajado con gran éxito para Henry Salt (1780-1827) —el cónsul británico
en El Cairo—, consiguiéndole muchas de las piezas que compusieron sus
importantes colecciones egipcias.7 Su antigua profesión de forzudo de circo
—el «Sansón Patagón» era su nombre artístico— nos habla del gusto de
Belzoni por el espectáculo, que en este caso consistió en el desvendado
público de unas cuantas momias. Como ayudante escénico contó con su
amigo el cirujano Thomas Pettigrew (1791-1865), quien no tardó en imitar su
ejemplo de forma independiente.

Los primeros intentos de Pettigrew tuvieron lugar de forma privada, con
una momia conseguida en una subasta. No se limitó a ver qué amuletos había
bajo las vendas, sino que tomó notas de todo. Ya con alguna experiencia,
decidió dar conferencias sobre la cuestión. El plato fuerte de las mismas tenía
lugar tras la charla y consistía en desvendar una momia para exponer ante los
asistentes el magro cuerpo de un egipcio. La primera conferencia tuvo lugar
en el Hospital de Charing Cross, el 6 de abril de 1833. En total, fueron una
docena las conferencias con momia que impartió, todas con gran éxito de
crítica y público. Con los datos así reunidos, Pettigrew publicó uno de los
primeros volúmenes científicos sobre el tema: History of Egyptian mummies
(1834). En él no sólo hacía hincapié en los aspectos anatómicos de las
momias, sino que también buceaba en las fuentes antiguas sobre la cuestión,
amén de estar ilustrado con cuidadosos dibujos de restos momificados. La
novedad era tal que la moda prendió en Londres y poco después los muy
ricos celebraban reuniones con té y momias egipcias, desvendadas para
entretener a los invitados (Fig. 15.2). Quedaba mucho trabajo por hacer, pero
Pettigrew había indicado la dirección correcta. Su influencia más inmediata
fue sobre el médico británico John Davidson (1797-1836), quien en 1833
desvendó dos momias de la Royal Institution, publicando meses después un
informe sobre las mismas.



Todavía en la década de 1880, los miramientos con las momias eran
escasos, aun los tenidos con ellas por el propio jefe del Servicio de
Antigüedades Egipcias, Gaston Maspero (1846-1919). Como no tardaron en
sufrir personalmente los faraones del glorioso Reino Nuevo —recién
descubiertos en el cachette de Deir el-Bahari, de donde fuera escamoteado
Ramsés I—, el cuerpo reseco de las momias seguía siendo poco más que una
curiosidad para los egiptólogos. La de Tutmosis III fue la primera de las
momias reales en pasar por las manos de Maspero. En 1881 éste rajó sus
vendas de la cabeza a los pies para exponer el cuerpo del gran conquistador
egipcio ante una audiencia de curiosos. El estado del cadáver era lastimoso,
sólo las vendas mantenían unidos los pedazos (Fig. 1.7). Visto el panorama,
la envoltura de la momia fue recosida y el «paquete» dejado reposar
tranquilo. Pocos años más tarde, la momia de Ramsés II (Figs. 1.5 y 15.3)
sufrió la misma suerte, esta vez ante una audiencia de altas personalidades
egipcias. Los resultados fueron algo más alentadores, pero la mala
conservación posterior de la momia obligaría —en 1976— a trasladarla a
París para un tratamiento de choque que evitara su desaparición definitiva.

FIGURA 1.7. La momia de Tutmosis III tras ser cortadas sus vendas por
Maspero.



Con el descubrimiento fortuito de los rayos X en 1895, a manos del
alemán Wilhelm Conrad Roentgen (1845-1923), se empezó a disponer de los
medios necesarios para no tener que librar a las momias de sus vendas a la
hora de estudiarlas. Obviamente, sólo unas pocas y privilegiadas gozaron de
tal trato de favor, pues por aquel entonces el procedimiento era casi una
curiosidad científica. El placer del hallazgo siguió ganándole la partida al
deber de la conservación. Las radiografías eran un proceso delicado y caro,
empleado únicamente en casos especiales. Incluso cuando eran
radiografiadas, no fueron pocas las momias desvendadas después, como le
sucedió a la de Tutankhamon.

Pese al nuevo invento, todavía faltaba bastante para que la inmensa
cantidad de información contenida en las momias fuera evidente para todos.
Las momias de los faraones Djer (I dinastía, descubierta en 1900) y
Khasekhemuy (II dinastía, descubierta en 1897) sufrieron en sus carnes tal
ignorancia. Encontrada por Émile Amélineau (1850-1915), de la segunda
sólo sabemos la ínfima descripción ofrecida por éste en la memoria de
excavación; como sucio revoltijo de huesos y tela que era, terminó en la
basura (sobre este suceso véase el capítulo 7). La primera tuvo más suerte,
pero sólo al principio. Excavada por Petrie —en realidad se trataba sólo de un
antebrazo—, fue fotografiada (Fig. 8.1), dibujada y cuidadosamente descrita
antes de ser enviada al Museo de El Cairo. Allí la realidad se impuso terca: el
«conservador» —en este caso Emile Brugsch (1842-1930)—8 se quedó con
las preciosas pulseras que adornaban la muñeca y tiró a la basura los huesos y
vendas como algo carente de valor.

Pese a todo, los rayos X sí supusieron el comienzo de un cambio. En
marzo de 1896, apenas cuatro meses después de su descubrimiento, Walter
König (1859-1936) lo aplicó por primera vez a unas momias egipcias,
concretamente un niño y un gato del Museo Senckenberg de Fráncfort (Fig.
1.8). Ese mismo año, Thurstan Hollan radiografió la momia de un pájaro en
Liverpool; Petrie hizo lo propio en 1897 (Fig. 1.9) y algo después también
Grafton Elliot Smith (1871-1937). Este neuropatólogo australiano sería uno
de los impulsores del desarrollo del estudio paleopatológico de las momias
egipcias. En 1904 utilizó los rayos X para estudiar las hepífisis de los huesos
de la momia de Tutmosis IV y así averiguar su edad. El traslado del cuerpo



hasta el hospital donde tuvo lugar el estudio, realizado en un ajadado taxi
cairota, debió de ser digno de verse. Fue una más de las aproximadamente
30.000 momias egipcias que Smith llegaría a examinar en toda su vida.
Resultado de toda esta experiencia, y de su colaboración con un tardío
llegado a la egiptología y las momias, Warren Royal Dawson (1888-1968),
fue un libro convertido hoy en todo un clásico de la materia: Egyptian
mummies (1924).

FIGURA 1.8. Primera radiografía de una momia egipcia, un gato, realizada en
1896 por König.



FIGURA 1.9. Tercera radiografía de una momia egipcia, realizada por Petrie en
1898.

En 1908, Margaret Murray (1863-1963) inauguró a la vez la creación de
grupos de trabajo interdisciplinares y la tradición del Museo de Manchester
en el estudio científico de las momias egipcias. El equipo lo componían una
egiptóloga —ella, que había sido alumna de Petrie—, un médico, tres
químicos y dos expertos en tejidos. Dedicaron sus conocimientos conjuntos a
estudiar científicamente cuatro momias: las entonces recién descubiertas de
Nakhtankh, Khnumnakht9 —en una tumba intacta en Rifeh— y otras dos
pertenecientes a la colección del museo. Las bases del estudio exhaustivo de
las momias estaban sentadas, y desde entonces, las técnicas no destructivas
no han hecho sino mejorar. Aun así, el segundo cuarto del siglo XX no
supuso, en cuanto al estudio de las momias egipcias se refiere, el avance
esperable tras los esperanzadores comienzos del primer cuarto. Sólo a partir
del final de la segunda guerra mundial comenzó de nuevo a cobrar impulso el
estudio paleopatológico de las momias, esta vez de forma continuada. Tanto
que en la actualidad ni siquiera es necesario sacar a las momias de sus
ataúdes para estudiarlas. Sin abrirlos siquiera, la tomografía axial
computerizada (los famosos TAC) (Foto 23) permite obtener un



conocimiento infinitamente más exhaustivo y profundo del que consiguiera
Maspero con sus tijeras, dejando al aire el maltrecho cuerpo de Tutmosis III
(Fig. 1.7).



2

Los orígenes de una costumbre ancestral

La muerte es la única certeza que poseen los seres humanos y,
arqueológicamente hablando, la adquisición de esta conciencia se remonta a
unos 100.000 años atrás, con la aparición de los primeros indicios de rituales
funerarios y enterramientos en el Paleolítico. En dos yacimientos de Etiopía,
Herto y Hobo, se han encontrado cráneos con restos de descarnado, un
indicio de que los difuntos sufrían un tratamiento especial. Más evidentes son
los casos de las cuevas de Skhul y Qafzeh (Israel), donde se han excavado
cuerpos espolvoreados con ocre y acompañados por cornamentas de gamo y
mandíbulas de jabalí. Esta preocupación por disponer del cadáver de un
miembro del grupo de una forma concreta sugiere la presencia, al menos
ocasional por estas fechas, de algún tipo de ritual funerario. La inhumación
no se convirtió en una práctica generalizada para casi todos los grupos
humanos del planeta hasta hace 35.000 años. Los habitantes del valle del Nilo
no fueron una excepción. El enterramiento egipcio más antiguo es el cuerpo
de un niño encontrado en Taramsa y fechado 55.000 años antes de nuestra
era;1 a partir de ese momento la inhumación fue la práctica funeraria por
excelencia en el valle del Nilo.

Los arqueólogos siempre se quejan de que conocen cómo se hicieron las
cosas, pero que en la mayor parte de las ocasiones se les escapa el porqué de
las mismas. En el caso egipcio esto no deja de ser cierto para los momentos
más tempranos de la cultura faraónica; sin embargo, la abundante
documentación posterior nos informa ampliamente de los motivos
ideológicos ocultos tras las momias egipcias.

A pesar de su imagen inmovilista, la ideología funeraria egipcia fue
evolucionando con el paso del tiempo, si bien su núcleo ideológico siguió
siendo el mismo a lo largo de tres milenios. Los egipcios se enfrentaban



intelectualmente al mundo utilizando la «multiplicidad de aproximaciones».
Al contrario que la civilización occidental, completamente lineal, donde si A
es mayor que B y B es mayor que C, entonces A es mayor que C siempre y
en todas las ocasiones, para los egipcios las cosas eran ciertas en un momento
dado y no como consecuencia de una relación inmutable de causa-efecto.
Para ellos, en un caso A podía ser mayor que B y B ser mayor que C y, al
mismo tiempo y en otro caso distinto, C ser mayor que A. Como además los
egipcios se mostraron siempre reacios a deshacerse de ningún tipo de logro
ideológico, durante el Reino Nuevo seguían siendo válidos conceptos
aparecidos durante el Predinástico. Esto nos permite extrapolar a todo el
período faraónico una generalización de la ideología existente tras la
conservación de los cadáveres, que en realidad refleja sobre todo las
creencias del Reino Nuevo, cuando la documentación es mayor.

Sin caer en el determinismo geográfico, podemos afirmar que la
geografía del valle del Nilo se filtró sin remedio en los cimientos sobre los
cuales se construyó la ideología faraónica. El inmediato desierto (una sabana
que terminó de secarse a finales del Reino Antiguo), el poderoso Sol y la
periódica inundación del Nilo se incorporaron sin remedio al modo egipcio
de entender el mundo y la muerte.

Cada año, a comienzos del verano, las aguas del monzón caídas en las
montañas de Etiopía alcanzaban el Nilo y hacían que éste se desbordara en
una lenta crecida de varios meses de duración. Llegada en un momento en
que la tierra estaba sedienta y el país a punto de sucumbir al inclemente poder
de Ra, la inundación anegaba Egipto con un manto líquido repleto de vida. Al
retirarse al cabo de largas semanas, la inundación dejaba tras de sí una capa
de fértil tierra negra cuyos primeros efectos se dejaban notar en la vida que
regresaba a las pequeñas colinas que sobresalían de las aguas. Este ciclo vida-
muerte-renacimiento ligado a las aguas del Nilo, los montículos y la dirección
norte-sur de su corriente es el primer elemento presente en las creencias
funerarias egipcias. De ahí la existencia del Nun (las aguas del caos), la
colina primigenia (donde apareció el dios creador) y que el sur se convirtiera
en el punto cardinal de referencia para los egipcios (allí donde nacía el río)
(Fig. 2.1).



FIGURA 2.1. La influencia de la geografía en las creencias funerarias.
Orientación preferencial hacia el sur (nacimiento del Nilo) y mirando al este

(lugar del amanecer) en el cementerio predinástico de Merimde.

El Sol es el mismo para todos, pero su fuerza no se deja sentir con la
misma intensidad por toda la geografía terrestre. En Egipto su presencia es
constante, hirviente, inevitable... sobre todo en la parte sur del país. No es de
extrañar que Ra se convirtiera en la deidad principal de los egipcios. Pese a
su calidad de dador de vida, el mismo Sol envejecía y moría, enfrentándose a
diario a las fuerzas del caos durante las horas en las cuales desaparecía por el
oeste; dejando que la noche se apoderara del valle del Nilo, antes de renacer
por el este con vigor renovado tras haber derrotado a las fuerzas del mal. El
ciclo amanecer/renacimiento/este–anochecer/muerte/oeste es un segundo
elemento del modo egipcio de enfrentarse a la pérdida de la vida. Es el origen
de la existencia de dos mundos, el de los vivos y el de los muertos, así como
de la creencia del renacimiento en el segundo tras fallecer en el primero.
También lo es de la necesidad de situar la tumba y el mundo de los muertos
en el horizonte oeste, por donde desaparecía a diario el sol.



Desde siempre, los egipcios habían enterrado a sus muertos en la arena
de los desiertos que flanquean el Nilo, en especial en la orilla oeste. Allí,
lejos de las zonas cultivadas y de los villorrios donde había transcurrido su
vida, los difuntos podían reposar en paz. Al menos hasta que los habitantes de
los poblados vecinos saqueaban la tumba; pues robar el ajuar que acompaña
los enterramientos es una inveterada costumbre egipcia, nacida casi al mismo
tiempo que la de inhumar a los muertos. Además de redistribuir la riqueza
enterrada, el saqueo de las tumbas demostró a los egipcios que los cadáveres
inhumados en el desierto siguiendo el ritual adecuado no desaparecían. Si se
conservaban intactos, ello hacía suponer que lo mismo acontecía con la
persona; pero transformada en algo diferente y habitando en algún lugar
ajeno a este mundo: el más allá. La relación oeste-tumba-cuerpo intacto es el
tercer elemento básico de la ideología funeraria egipcia, pero no el último.
Explica la necesidad de construir una tumba y conservar en ella el cuerpo del
difunto.

Una vez llegados a la conclusión de que las personas sobrevivían a la
muerte, los egipcios tuvieron que ingeniárselas para explicar el proceso del
óbito, que volvía completamente inerte a una persona. Estudiando el
problema a fondo, la conclusión inevitable era que el ser humano debía de
estar compuesto por varios elementos: una parte física y una parte intangible,
donde residía todo aquello que convertía a una persona en lo que era. En
total, cinco elementos formaban el ser humano y lo individualizaban frente al
grupo: el nombre, la sombra, el cuerpo, el ka y el ba; los tres últimos eran
imprescindibles para la ideología funeraria.

El nombre definía a la persona como ser humano y la contenía en
esencia. Apelativos como «amado de Ra», «la bella entre las bellas» o «el
nubio» expresan los deseos o circunstancias de una persona. En el caso de los
faraones la importancia del nombre cobraba más relevancia, motivo por el
cual su titulatura completa constaba de un total de cinco nombres: el de
«Horus», el de «las dos señoras», el de «Horus de oro», el de «el junco y la
abeja» y el de «hijo de Ra». Unos lo relacionaban con un dios: Khnum,
Amón, Seth, Montu..., otros definían su cualidad regia: «toro poderoso», y
otros más servían como declaración de intenciones políticas, como, por
ejemplo, «Aquel que une las Dos Tierras», adoptado por Montuhotep II tras



vencer a los heracleopolitanos. Como los egipcios consideraban que las cosas
escritas cobraban vida al ser leídas, el nombre de una persona grabado en su
tumba bastaba para asegurar la vida eterna del individuo. Ello explica las
innumerables veces que aparecen mencionados en la decoración de las
tumbas los dueños de las mismas, así como las razones que llevaban a borrar
de todos los monumentos donde pudieran aparecer el apelativo y la imagen
de la persona caída en desgracia: al hacerlo se borraba la memoria de su
existencia.2

La sombra, producto del cuerpo por intermedio de la energía del dios sol
Ra, era inherente a todos los seres humanos. Como tal, estaba formada tanto
por la esencia del cuerpo como por la del individuo que se encarnaba en él.
Era considerada una entidad física en sí misma y continuaba existiendo tras el
fallecimiento del cuerpo.

El cuerpo era el contenedor físico, único e intransferible, de la persona.
Se trata del caparazón que le permitía llevar una existencia terrenal y el punto
de encuentro de las partes no físicas del individuo, tanto en esta vida como en
la otra. En él encontraban cobijo todos los elementos de la persona y
conservarlo era imprescindible para asegurar la supervivencia eterna, porque
sin él los elementos no físicos terminaban vagando perdidos por el mundo de
los vivos al carecer de un lugar de retorno donde confluir y habitar. Era
obligación de los hijos encargarse de este menester y los más devotos
realizaban todos los esfuerzos por que así fuera y el cadáver no se perdiera.
Se sabe de algunos egipcios fallecidos en el extranjero cuyos hijos
organizaron expediciones para recuperar el cuerpo de su progenitor. El caso
de Sabni es bien conocido. Su padre estaba en Nubia cumpliendo una misión
para un faraón de finales de la VI dinastía cuando su grupo fue atacado y él
resultó muerto, quedando su cadáver abandonado in situ sobre su montura,
allí donde las flechas del enemigo lo habían abatido. Llegadas las noticias
hasta su hijo, éste no tardó en organizar una expedición de rescate, cuyo éxito
narra ufano y satisfecho en la fachada de su tumba en Elefantina:

Escribí cartas para informar que había partido para traer a mi padre Mekhu del país de Utjetj en
Uauat. Vencí a esos países extranjeros [...] en el país extranjero cuyo nombre es Aatemetjer [...].
Este «amigo único» fue encontrado sobre un asno. Hice que fuera traído por las tropas de mi
heredad personal, tras haberle hecho un ataúd.

Autobiografía de Sabni.3



No sólo el cuerpo tenía que ser recuperado y conservado, sino que
además era necesario que reposara en el valle del Nilo. Sinuhe, que pasó
largos años en Retenu ganándose el respeto y aprecio de todos, al sentir
aproximarse la hora de su muerte, llora con amargura al temer que su cuerpo
pueda terminar inhumado en tierra extranjera:

«Oh dios que has predestinado esta huida, ¡sé clemente y ponme en camino hacia la Residencia!
¡Quizá permitirás que vea otra vez el lugar donde permanece mi corazón! ¿Qué es más importante
que el hecho de que mi cadáver se una con la tierra en que nací?» Así llora Sinuhe cuando llegada
la senectud siente la necesidad de que su cuerpo repose en Egipto.

Sinuhe.4

El siguiente componente del cuerpo, el ba, estaba formado por todos
aquellos elementos no físicos que hacían de cada persona un ser único.
Tiende a ser traducido por la palabra «alma», pero las expresiones
«personalidad» o «carácter» pueden ser una aproximación igual de válida al
concepto. El ba es una entidad aparte del cuerpo y los egipcios se la
imaginaban como un pájaro con cabeza humana, la del difunto, por supuesto.
Cada noche, el ba salía de la tumba hacia el mundo del más allá, donde se
reunía con Osiris para así poder revivir al difunto a la mañana siguiente (Fig.
2.2):



FIGURA 2.2. El ba regresando a la tumba.

Modo en que una persona envía su ba:
Ve, ve, ba mío, de modo que aquella persona, dondequiera que esté, pueda verte en tu

apariencia viva, de modo que puede estar de pie y sentada junto a ti en su presencia [...]. El dios
del grano, que vive tras la muerte, es aquel que te recibirá en la puerta de la que emerges cuando
dejas el fluido de mi carne y el sudor de mi corazón.

Textos de los sarcófagos, II 98a-101a.5

La falsa puerta, imprescindible en todas las tumbas que se precien (Fig.
2.3), es el instrumento mediante el cual se ponían en comunicación el mundo
de los vivos y el de los muertos. Es un punto de contacto entre ambas esferas.



FIGURA 2.3. Estela falsa puerta de Sheshi. Guiza, IV dinastía.

No sólo por el más allá se desplaza el ba: durante el día rondaba por las
cercanías de la tumba y continuaba interactuando con los vivos. Los egipcios
pensaban que los difuntos tenían la obligación moral de actuar en beneficio
de aquellos familiares que seguían vivos y se encargaban de conservar vivo
su culto funerario. Mantenían con sus antepasados muertos el mismo tipo de
relación que el rey —como intermediario de la sociedad egipcia— mantenía
con los dioses: «Os adoramos y alimentamos por medio de las ofrendas a
cambio de que mantengáis el equilibrio del mundo». Cuando una persona
consideraba que sus familiares fallecidos no estaban cumpliendo con su parte
del trato, se ponían en contacto con ellos mediante una carta y les explicaban
cuáles eran los agravios sufridos, exigiéndoles que los repararan:

Es una hermana la que se dirige a su hermano, el «amigo único» Nefersefekhi:
Mucha atención —es beneficioso prestar atención a uno que se preocupa por ti— en relación

con aquello que está siendo hecho contra mi hija muy injustamente, si bien no hay nada que
hiciera contra él. No he consumido sus posesiones, tampoco ha tenido que darle nada a mi hija. Es
para que intercedas en beneficio de un superviviente por lo cual se realizan ofrendas de invocación
a un espíritu. De modo que castiga a quien está haciendo lo que es penoso para mí, porque voy a
triunfar sobre cualquier difunto que esté haciendo esto contra mi hija.



Cuenco de Hu.6

Al mismo tiempo que entidad independiente, el ba no puede ser
separado de su contenedor físico, el cadáver del difunto. Es más, tiene que
poder reunirse con él sin posibilidad de equivocación, de ahí el
embalsamamiento del cuerpo, el nombre del difunto por toda la tumba y las
estatuas del dueño de la tumba identificadas claramente con su nombre. El ba
ha de tener un puerto de acogida tras sus correrías fuera de la tumba. Un
clásico de la literatura egipcia, Khonsuemheb y el espíritu, nos cuenta qué
sucedía si se destruía la tumba de un hombre y su momia se volvía anónima.

Khonsuemheb era un sacerdote que entró en contacto con un pobre
espíritu que, derrumbada su tumba e interrumpidas sus ofrendas funerarias, se
quejaba amargamente de su desgraciado destino porque: «No deseo vagar
como la corriente del Nilo». Él, que en su época había sido un personaje
relevante, para quien se construyó una tumba y se instituyó un culto
funerario, se encontraba ahora deambulando sin rumbo por el mundo de los
vivos. Su ba necesitaba que le señalaran de nuevo dónde se encontraba su
«campamento base» —la tumba y la momia—, para poder dirigirse a él y
reposar. Sólo después de que Khonsuemheb localizara y reconstruyera la
tumba y reanudara su culto funerario, pudo el espíritu descansar en paz.

El último de los componentes del ser humano era el ka, un concepto que
quizá pueda definirse como la «energía vital» que permite existir al ser
humano y lo distingue de una entidad muerta. El ka es algo universal,
originado por el creador en el momento mismo de la aparición del mundo.
Los dioses lo transmiten al faraón y éste a su vez es el encargado de hacer lo
propio a la humanidad:

El rey es ka. Su boca es abundancia. Aquel que va a existir es aquel a quien él ha hecho ser. Es
el que une cada miembro, el engendrador que hace ser a las personas.

Estela de Sehetep-ib-re.7

Luego serán los progenitores de una persona quienes le transmitan el ka
a cada uno de sus vástagos. Este ka es una copia inmaterial de la persona,
como se puede observar en las escenas de nacimiento del rey que aparecen en



muchos templos, donde el dios Khnum aparece sentado delante de su torno
de alfarero dando forma al rey y su ka (Fig. 2.4), que no es sino una copia
exacta de sí mismo, su «doble» por así decir.

FIGURA 2.4. El dios Khnum da forma en su torno de alfarero al rey
Amenhotep III y su ka.

Como la energía se gasta, los egipcios reconocían que el ka tenía algún
tipo de conexión con la comida, que necesitaba para seguir existiendo.
Mientras el cuerpo estaba vivo, era el intermediario entre el ka y los
alimentos; una vez fallecido, sólo las ofrendas permitían que el ka se
alimentara y continuara existiendo. Como es lógico, en ninguna tumba podía
faltar entonces una mesa de ofrendas (Fig. 5.12) donde depositarlas y donde
se especificaba, como sucedía con el resto de las fórmulas de ofrendas
repartidas por las paredes de la tumba, que se realizaban «para el ka del
(nombre del difunto)».

El momento más traumático de la existencia del ser humano se producía
cuando, por las circunstancias que fueran, el cuerpo fallecía y el ka se
separaba de él. De una persona muerta, los egipcios decían que había ido «a
reunirse con su ka». La separación desencadenaba un proceso durante el cual
los componentes del ser humano se reorganizaban de nuevo para permitir al
individuo renacer en el otro mundo. Para que tal sucediera se necesitaba
conseguir que el ba y el ka del difunto se volvieran a reunir en el más allá y
el requisito imprescindible para ello era contar con el cadáver de la persona
recién fallecida. Esta necesidad es la que explica la existencia de las momias.



Una vez asegurada la conservación del cadáver, el primer paso consistía en
liberar al ba del cuerpo mediante el adecuado ritual funerario (véase el
capítulo 5), y el segundo, en que el ba sorteara en solitario los peligros del
otro mundo. Una vez reunidos su ka y su ba, lo cual lo convertía en un akh
inmortal, el difunto pasaba a compartir el otro mundo con los dioses, con los
maa-heru «justos de voz» —personas que habían pasado el juicio de los
muertos— y con los muertos, que eran aquellos seres humanos difuntos que
no habían logrado transformarse.

Parece que hasta el Reino Antiguo, como intermediario que era entre los
dioses y la humanidad, sólo el rey poseyó la capacidad para transformarse en
akh. Sus súbditos alcanzaban la vida eterna a través de él.8 No obstante, la
existencia de tumbas de todas las clases sociales y el ajuar funerario enterrado
junto a los difuntos, por mínimo que sea, permiten pensar que en realidad se
trataba de una creencia generalizada y que todos los egipcios tenían la
esperanza de convertirse en akh.

Siendo la suya una sociedad agraria, los egipcios estudiaron con
atención el cielo nocturno, pues los movimientos de las estrellas son un
perfecto calendario que les indicaba las fechas en las cuales se produciría la
llegada de la inundación y así poder estar preparados para la temporada
agrícola. La capacidad de las estrellas para señalar el paso del tiempo se debe
a su mecánico y regular desplazamiento por el horizonte nocturno; por lo
tanto, la existencia en el firmamento de un grupo de estrellas inmóviles era
algo extraordinario. Los egipcios terminaron por considerar que estas
estrellas eran el lugar donde vivían los dioses y los akh. Como dicen los
Textos de las pirámides, la esperanza de todo egipcio era ir «al cielo [...] entre
los dioses y los akh. Él verá cómo te conviertes en un akh, de forma que él
pueda convertirse en un akh del mismo modo».9 Hoy día llamamos a este
grupo de objetos nocturnos estrellas circumpolares; los egipcios las conocían
como «las inmortales»: «He vuelto junto a aquellos dioses en el norte del
cielo, las estrellas inmortales, por lo cual no moriré».10

Como hemos visto, desde la época tinita y hasta finales del Reino
Antiguo, la ideología capaz de proporcionar un tránsito seguro al otro mundo
fue una prerrogativa regia. Durante el Primer Período Intermedio el acceso al
más allá comenzó a universalizarse ideológicamente, coincidiendo con el



cada vez mayor auge del dios Osiris como divinidad funeraria. Hasta
entonces el rey había sido el único en disponer de los Textos de las
pirámides,11 que gracias a la magia de la escritura le aseguraban protección
para la tumba y su contenido, los adecuados rituales funerarios y una
transición segura entre este mundo y el otro. A finales de la VI dinastía ya
hubo algunos personajes importantes que incluyeron fragmentos de estos
textos en sus ataúdes. Fue el comienzo de un proceso que terminaría por
poner al alcance de todos los egipcios los textos funerarios, encargados de
asegurarles su identificación con Osiris una vez fallecidos, gracias a lo cual
podían renacer en el más allá al convertirse en un akh:

Oh Atum, éste es tu hijo Osiris, el cual has hecho que sea restablecido para que pueda vivir. Si
él vive, este rey vive; si no muere, este rey no muere; si no es destruido, este rey no es destruido; si
no se lamenta, este rey no se lamenta; si se lamenta, este rey se lamenta.

Textos de las pirámides.12

Los egipcios no nos han dejado ningún relato completo y homogéneo
del mito de Osiris como sí hizo Plutarco, sino menciones dispersas a los
diversos episodios que lo componen. No obstante, la historia es bien
conocida. Osiris era hermano de Isis (su esposa), de Seth y de Neftis; los
cuatro eran hijos de Geb y Nut, vástagos a su vez de Shu y Tefnut, nacidos de
Atum. Los nueve juntos forman la Enéada heliopolitana. En un momento
dado, Seth asesinó a Osiris, lo descuartizó y lanzó los pedazos de su cuerpo al
Nilo. Afligidas, Isis y Neftis recogieron los trozos de su hermano muerto y
reconstruyeron su cuerpo. Decidida a no dejarse vencer por la perfidia de
Seth, Isis utilizó sus poderes mágicos sobre el cuerpo momificado de su
esposo, consiguiendo que Osiris reviviera lo suficiente como para concebir
un hijo (Foto 2). El hijo de esta unión será Horus, quien al hacerse adulto
luchó contra su tío Seth para vengar la muerte de su padre, convertido en rey
del más allá. Finalmente, el tribunal de los dioses le dio la razón y pudo
sentarse en el trono de Egipto. En este mito quedan recogidos los aspectos
fundamentales de las creencias funerarias egipcias: la necesidad de conservar
intacto el cuerpo del difunto, de embalsamar el cuerpo de los muertos, de
celebrar rituales funerarios, así como la seguridad de renacer en el más allá.



Durante el Reino Medio los Textos de las pirámides pasaron a escribirse
en las paredes interiores de los ataúdes de los nobles13 y, pese a que en su
mayoría no son textos nuevos, sino adaptaciones procedentes de una fuente
común, se los conoce como los Textos de los sarcófagos.14 Las paredes del
ataúd se convirtieron en un remedo de la cámara funeraria del rey y en ellas
se escribieron, principalmente, encantamientos destinados a ayudar al difunto
a acceder al otro mundo y vencer sus dificultades. En los encantamientos
creados en esta época apareció un género nuevo, el de las «guías del más
allá». En ellas se describen tanto la geografía del otro mundo como los seres
que la habitan y se proporcionan a la vez las claves para sortearlos sin
problemas. Estos encantamientos serán el germen de los «libros del más
allá»: El Libro del Amduat (conocido por los egipcios como el Libro de la
habitación oculta), el Libro de las doce cuevas, el Libro de las puertas, el
Enigmático libro del otro mundo, el Libro de las Cavernas, el Libro de la
Tierra, el Libro de Nut, el Libro del día y el Libro de la noche. Aparecidos
durante el Reino Nuevo, todos ellos describen la geografía (Fig. 2.5) y el
recorrido del Sol por el más allá durante las doce horas de la noche.
Navegando en su barca, el dios derrota a la serpiente Apofis antes de reunirse
con Osiris y renacer por el este al amanecer siguiente.



FIGURA 2.5. Los campos de Iaru vistos según el Libro de los muertos.

Estos libros, alejados un tanto de la tradición de los Textos de las
pirámides y de los Textos de los sarcófagos, se encuentran sobre todo en las
tumbas del Valle de los Reyes. El más antiguo es el Libro del Amduat, que
apareció a comienzos de la XVIII dinastía en la tumba de Tutmosis I. Es el
texto funerario real por excelencia, pues lo encontramos en quince de las
veinticuatro tumbas que se conocen en el Valle. Las tumbas de Tutmosis III y
Amenhotep II (Fig. 9.6) contienen el texto completo. El último texto
funerario en ser redactado fue el Libro de la Tierra, a finales de la XX
dinastía, que sólo se escribió en las tumbas de Ramsés V/VI, Ramsés VII y
Ramsés IX.

Pocos son los hipogeos reales que contienen en su interior, grabados o
pintados en los muros de sus distintas estancias (Foto 3), el texto completo de
uno de estos «libros». Los faraones del Reino Nuevo prefirieron hacer una
selección de las partes que más les interesaban y ofrecerse un popurrí selecto;
de hecho, en casi la mitad de las tumbas podemos encontrar fragmentos de
más de uno de ellos. En este aspecto destaca la tumba de Ramsés V/VI,



donde se pueden leer textos pertenecientes a seis libros funerarios: el Libro
del Amduat, el Libro de las puertas, el Libro de los muertos, el Libro de las
cavernas, el Libro de los cielos y el Libro de la Tierra.

El Libro de los muertos sí continúa la tradición iniciada en los Textos de
las pirámides y, a partir del reinado de Tutmosis III, se convirtió en el
«manual» de acceso al otro mundo del que todos pudieron disponer. Se
conocen innumerables copias de todos los períodos desde el Reino Nuevo en
adelante, pues llegó a ser un elemento tan imprescindible como la momia del
difunto para tener un enterramiento correcto.15 Al contrario que el resto de
textos funerarios contemporáneos, el Libro de los muertos, conocido por los
egipcios como Libro de salir al día, no ofrece prolijas descripciones del
mundo de las sombras. En sus 192 «capítulos» el texto se centra en
proporcionar al difunto «consejos», «trucos» e «instrucciones» para vencer al
más allá y conseguir salir incólume del juicio de Osiris, convertido en el
elemento central del renacimiento y el acceso al otro mundo. Por ahora no se
conoce ningún ejemplar que contenga todos los capítulos, para los cuales
hasta la época saíta tampoco existió un orden canónico.

FIGURA 2.6. El juicio de Osiris.

El juicio de Osiris tenía lugar en una sala delante de este dios y otras
cuarenta y dos deidades (Fig. 2.6). El difunto era conducido allí por Anubis.
El dios de los muertos estaba sentado bajo un baldaquino colocado sobre un
estrado y delante de él había una balanza de platillos. Junto a ella, papiro y
cálamo en mano, estaba Thot, el dios de la sabiduría y la escritura, presto a
tomar nota del resultado del juicio. Tras su azaroso viaje por el más allá, el
difunto estaba un poco desconcertado, pero tranquilo, pues su copia del Libro



de los muertos le serviría de guía durante el proceso legal. En esta tesitura
recurría al capítulo 125, conocido como la «confesión negativa»,
declarándose inocente ante el tribunal que lo juzgaba, afirmando no haber
cometido ningún «pecado»:

Lo que debe decirse cuando se accede a la sala de las dos Maat; separar a (nombre del difunto)
de todos los pecados que ha cometido; ver los rostros de los dioses.

[...]
No he realizado iniquidades contra los muertos. No he maltratado a las personas. No he

cometido pecados en el Lugar de la Verdad. No he intentado saber lo que no debe ser sabido. No
he hecho el mal [...]. No he blasfemado. No he empobrecido al pobre en sus bienes. No he dicho lo
que es abominable para los dioses. No he perjudicado a un esclavo ante su amo. No he causado
aflicción. No he hecho llorar. No he matado. No he ordenado matar. No he causado mal a nadie.
No he reducido las ofrendas alimentarias de los templos. No he mancillado los panes de los dioses
[...]. No he sido un pederasta. No he fornicado en los lugares santos del dios de mi ciudad. No he
robado al celemín. No he disminuido la arura.16 No he hecho trampas con los terrenos. No le he
añadido peso a la balanza. No he falseado las pesas de la balanza. No he quitado la leche de la
boca de los niños pequeños [...]. No he retenido el agua durante su estación. No he puesto un dique
al agua que corre. [...] No me he opuesto a un dios en su salida en procesión.

¡Soy puro, soy puro, soy puro, soy puro!
Libro de los muertos, 125.17

Dicho esto, llegaba el momento de la verdad. En un platillo de la
balanza se colocaba el corazón18 del difunto y en el otro la pluma que era la
imagen de Maat, la diosa de la justicia y la verdad. Si el difunto se había
comportado en vida tal cual acaba de declarar ante los dioses, es decir, como
un dechado de virtudes, los dos platillos de la balanza permanecían en
equilibrio. Acababa de quedar demostrado que era un maa-heru o «justo de
voz», y entonces se le concedía paso libre para entrar en el mundo de los
muertos, reunirse con su ka y convertirse en un akh. Había conseguido la vida
eterna. Los desgraciados que no conseguían pasar el juicio de Osiris y su
balanza sufrían un destino terrible. Expectante, a espaldas de Thot había una
criatura espantosa cuyo nombre lo dice todo: Ammit —«la devoradora»—,
conocida también como «la grande de muerte» y «la comedora de
corazones». Era un monstruo de aspecto terrible, con cabeza de cocodrilo,
cuerpo, melena y patas delanteras de león (en ocasiones de leopardo) y
cuartos traseros de hipopótamo. Su ominosa presencia junto a la balanza
hacía que el corazón de los difuntos se encogiera de miedo; pero gracias a las
instrucciones del Libro de los muertos todos tenían la seguridad de no



terminar devorados.19 Si pese a todo Ammit terminaba saboreando el corazón
de un difunto, el destino de éste era convertirse en uno de esos muertos que
deambulaban desesperanzados por el más allá.

Como hemos visto, la preocupación de los egipcios por preservar los
cuerpos de los difuntos se explica porque, para poder alcanzar el más allá y
convertirse en un akh inmortal, el ser humano ha de conservarse completo. Es
cierto que está formado por cinco elementos distintos y autónomos; pero se
trata de un entidad indivisible, en la cual cada parte necesita de las demás. La
interacción entre los diversos componentes de la persona no cesa tras la
muerte del cuerpo físico; en realidad, la parte inanimada del mismo continúa
relacionada con el mundo de los vivos, sobre el cual puede influir. Si se
pierde o destruye el cuerpo del difunto no sólo le será imposible renacer en el
más allá, sino que su existencia cesará por completo: el individuo habrá
dejado de existir definitivamente.

Resulta obvio que en ciertos casos era imposible recuperar el cuerpo sin
vida de un difunto; mas la ideología egipcia supo arreglar tal tesitura y buscar
un hueco a los desgraciados fallecidos en circunstancias tan penosas. Este
caso particular de acceso al otro mundo sin cadáver es el de las personas
ahogadas en el río. En la mayor parte de las ocasiones, recuperar estos
cadáveres era una empresa imposible, pues la corriente y los cocodrilos
daban buena cuenta de ellos. La solución fue considerarlos un tipo especial
de difunto, a los que Horus se encargaba de conducir sanos y salvos hasta el
otro mundo, pese a carecer de tumba, de momia y no haberse beneficiado de
los correspondientes rituales funerarios:

Dejad que vuestras cabezas vayan hacia delante, oh ahogados. Que vuestros brazos se muevan,
oh vosotros que estáis bajo el agua. Estirad vuestras piernas, oh vosotros que nadáis. Dejad que el
aliento sea para las ventanas de vuestras narices, vosotros que os acuclilláis dentro del agua.
Vosotros que domináis vuestras aguas, debéis estar contentos de vuestra frescura, tenéis que
moveros hacia la inundación primigenia [...]. No debéis perecer.

Novena hora del Libro de las puertas de Ramsés VI.20

Sin duda, el hecho de desaparecer dentro del agua que mantenía vivo al
país era el elemento básico que explica este tratamiento especial, que en
modo alguno suponía una renuncia al juicio de Osiris. En el resto de casos en
los cuales el cuerpo desaparecía no se tenían tantos miramientos. No



olvidemos que como castigo máximo, el rey Nebka ordenó quemar y esparcir
las cenizas de la adúltera mujer del sacerdote Webaoner, como se narra en El
rey Khufu y los magos.

El único modo de asegurarse un renacimiento tranquilo en el más allá
era organizar las cosas para ser embalsamado e inhumado en una tumba
duradera, donde apareciera innumerables veces el nombre del difunto, repleta
de textos que señalaran el camino y, a ser posible, acompañado de un par de
estatuas donde figurara bien visible: «Soy una imagen del difunto (nombre
del fallecido)». Cuantos menos riesgos se corrieran, mejor.



3

El proceso de la momificación

La momificación es uno de los varios procesos mediante los cuales la
descomposición de un cuerpo humano se ve interrumpida, resultando de ello
la conservación del mismo. Los egipcios llegaron a ser unos maestros en este
arte y, en muchos casos, la momia se conserva tan bien que resulta turbador
observarla. Uno siente que se está inmiscuyendo en el sueño de alguien, y la
sensación de incomodidad, de intrusismo, puede llegar a ser abrumadora.
Mirar el rostro de un faraón fallecido hace cuatro mil años no deja indiferente
a nadie (Fig. 3.1); por eso la exposición de las momias reales del Museo de El
Cairo siempre está repleta de visitantes y las vitrinas de la sala de momias
egipcias del Museo Británico presentan una mancha continua a media altura,
justo donde los niños apoyan las manos en el cristal para librarse de los
reflejos y contemplar atónitos los cuerpos resecos. Explicarles el proceso de
creación de lo que están viendo puede resultarles asqueroso... o fascinante.



Figura 3.1. Cabeza de la momia de Seti I. Reino Nuevo. Museo de El Cairo.

El cuerpo humano es un complejo sistema formado por un 7 por 100 de
tejidos duros mineralizados —huesos y dientes— que sirven de soporte al 93
por 100 restante —tejidos blandos y agua—. Mientras el sistema está vivo,
los procesos de alimentación y excreción mantienen los tejidos en equilibrio
y en perfecta lozanía. Cuando el ciclo se interrumpe, comienzan una serie de
procesos destinados a convertir todos los componentes del cuerpo en
elementos más sencillos, que pasan al ambiente, donde serán aprovechados
por otros organismos vivos. Como el cuerpo humano es en su mayoría agua y
la descomposición de las células produce sobre todo líquidos y gases, al poco
tiempo de fallecer los cadáveres se licuan, literalmente. Esta licuefacción del
cuerpo se conoce como descomposición cadavérica, y el resultado es un
líquido oscuro y maloliente que se filtra al terreno bajo el cadáver cuando
éste es enterrado sin ataúd. Los arqueólogos cuidadosos saben sacar provecho
del mismo, aunque se haya secado cientos de años atrás.

Un estupendo ejemplo del uso de los líquidos de la descomposición
cadavérica en arqueología lo podemos ver en las excavaciones de Sutton
Hoo.1 Si bien el yacimiento fue descubierto y estudiado en 1938-1939, a
mediados de la década de 1980 Martin Carver llevó a cabo varias campañas
más, con la intención de intentar comprender el yacimiento con mayor
profundidad. Se descubrió así un nuevo enterramiento de barco, pero como
había sido saqueado, no se podía saber a ciencia cierta si hubo o no un cuerpo
inhumado en él. Aquí es donde vino en su ayuda la descomposición
cadavérica.

El análisis de una gran cantidad de muestras de la arena del fondo de la
cámara funeraria (tomadas con escasa separación entre sí) permitió descubrir
la presencia en el extremo occidental de la tumba de una elevada
concentración de cationes (aluminio, lantano, estroncio y bario), que
quedaban allí donde había habido un cuerpo. Gracias al terreno empapado
por la descomposición cadavérica se supo que sí hubo un enterramiento en la
tumba. Más llamativo fue el caso de una serie de tumbas sin túmulo situadas
en la zona este del cementerio. Allí tampoco había cuerpos, pero sí unas
sospechosas manchas de perfil vagamente antropomorfo dibujadas en la
arena, embebida siglos atrás con los líquidos de la putrefacción. Utilizando



un producto químico en aerosol, los arqueólogos fueron consolidando las
distintas manchas del terreno, que terminaron adquiriendo la forma
tridimensional de un cuerpo humano. Sus excavadores los bautizaron como
«hombres de arena» (Fig. 3.2) y su aspecto se asemeja al de los conocidos
muertos de yeso de Pompeya2 (Fig. 3.3).

FIGURA 3.2. Uno de los «hombres de arena» de la excavación de Sutton Hoo
(Gran Bretaña).



FIGURA 3.3. Víctimas de la catástrofe de Pompeya convertidas en «estatuas»
de yeso.

Respecto a la autolisis, ésta comienza al morir el cuerpo y liberar las
células una serie de enzimas digestivas que destruyen las células desde
dentro. Seguidamente entran en acción las enzimas producidas por las
bacterias, tanto las que viven en simbiosis con nosotros, como las que
invaden golosas el cuerpo sin vida. Las primeras son inofensivas mientras
nuestro sistema inmune las mantiene a raya; pero una vez interrumpida la
acción del mismo no tardan en dar muestras de su voracidad. Las segundas
migran al desprotegido cuerpo desde el entorno inmediato del cadáver y unen
sus fuerzas a las primeras. En realidad, incluso los animales que se alimentan
de carne muerta3 aportan su porcentaje de bacterias.

Las bacterias encargadas de la descomposición de los cadáveres
necesitan dos cosas para vivir: agua y oxígeno, cuando alguna de ellas falta,
el proceso se hace más lento y puede llegar a detenerse por completo.4 Tal
circunstancia se produce con: frío intenso, el cual ralentiza la actividad
enzimática y bacteriana; sequedad intensa, la cual deshidrata el cuerpo con
rapidez, reduciendo así la actividad bacteriana; bajo el agua o en turberas,
donde la casi ausencia de oxígeno y la presencia de taninos favorece la
conservación de las proteínas, la piel, el cabello y las uñas, además de



impedir el crecimiento bacteriano; y, por último, en entornos estériles, donde
la ausencia de oxígeno o las altas concentraciones de metales o minerales
venenosos impiden el crecimiento de los microorganismos.

Una momia es un cuerpo —humano o animal— que, de forma natural o
artificial, ha conseguido evitar todos los fenómenos de descomposición
cadavérica que sobrevienen tras la muerte y conserva una apariencia física
perfectamente reconocible. La escasa humedad del ambiente y las cualidades
secantes de la arena del desierto egipcio fueron las responsables de la
aparición de las primeras momias del valle del Nilo. En este caso se trata de
«momias naturales intencionadas», en las cuales la participación humana en
el proceso se limita a depositar los cuerpos en entornos que favorecen la
transformación. Cuando el proceso tiene lugar sin intervención humana de
ningún tipo se llaman «momias espontáneas o naturales», mientras que si son
producto de la actividad humana nos encontramos ante «momias artificiales».

Las momias naturales fueron algo que los egipcios conocieron desde
siempre; pero si por algo es famosa la civilización faraónica es por sus
momias artificiales. En un momento dado, en el antiguo Egipto se salvó la
distancia entre unas y otras, dando comienzo un proceso que alcanzó su
desarrollo máximo en el Tercer Período Intermedio. Para entonces, la técnica
de momificación se había refinado lo bastante como para constar de una serie
de pasos bien estructurados y específicos, que aseguraban siempre un
resultado óptimo. Hasta hace pocos años, los datos disponibles sugerían que
los egipcios comenzaron a practicar la momificación un poco por obligación.

La arqueología demuestra que, como resultado de los procesos que
terminaron en la unificación del país, las clases altas fueron invirtiendo cada
vez más recursos en sus enterramientos. Además de enterrar ajuares de mayor
riqueza, revistieron las paredes de sus tumbas con adobes y depositaron los
cuerpos dentro de ataúdes de madera. El resultado fue la pérdida de contacto
con la arena y el aislamiento del cadáver de todos aquellos elementos que lo
momificaban de forma natural. Dentro del ataúd, las bacterias tenían campo
libre y la descomposición cadavérica tenía lugar. Si bien limitada por las altas
temperaturas, la putrefacción de los cuerpos inhumados de este modo no
tardó en ser advertida por los egipcios, que habrían decidido intervenir en el
proceso para intentar interrumpirlo y preservar los cuerpos, descubriendo así



la momificación. No deja de ser irónico, pero quienes disfrutaban de mayores
privilegios en vida fueron los que más peligro corrieron de ver truncadas sus
esperanzas de sobrevivir a la muerte.

No obstante lo anterior, recientes excavaciones en Hieracómpolis
dirigidas por Renée Friedman han sacado a la luz una necrópolis que ha
puesto en duda esta teoría. Allí se han descubierto cuerpos en los cuales se
observan indudables intentos de momificación artificial, anteriores al período
de los enterramientos en ataúdes y tumbas de ladrillo. De hecho, es posible
que ya en época badariense se enterraran cuerpos vendados con lino
empapado en sustancias resinosas, como sostiene J. Jones, lo que situaría aún
más atrás en el tiempo el comienzo de la momificación.

En muchas de las tumbas del cementerio HK43 de Hieracómpolis se
derramó resina sobre los cuerpos, pero en tres de ellas (la B16, la B85 y la
B71) se han encontrado intentos de momificación más elaborados, al igual
que en la Tumba 25 del cementerio HK6. Se trata de puñados de lino5

embebidos en resina y colocados en partes concretas del cuerpo para
acolcharlo; después se cubrían con estrechas vendas de tela y por último con
una estera. El mejor ejemplo es el de la tumba B85, perteneciente a una mujer
de unos 35 años de edad a la que el equipo de egiptólogos bautizó como
«Paddy» (Foto 4). Tenía las manos y los antebrazos protegidos como
acabamos de describir y lo mismo sucedía con la base del cráneo, el cuello, la
frente y la mandíbula. Los ojos, la nariz, la boca y el rostro se dejaron sin
acolchar, sólo se cubrieron con un par de esteras. Las partes protegidas
parecen estar relacionadas con la alimentación o la capacidad para
alimentarse, lo cual sugiere un intento por preservarlas para que pudieran
realizar esta misma función en el más allá. En un principio se creyó que sólo
las mujeres sufrían este tratamiento, pues todas las momias eran femeninas;
pero en la campaña del 2004 se encontró una nueva pieza del rompecabezas.
Se trata de los restos humanos de la tumba B412, perteneciente a un hombre
fallecido entre los 35 y los 50 años de edad, que apareció cubierto por
grandes cantidades de tela. En su mayoría eran vestidos, pero otros eran
puñados de tejido embebidos en resina, similares a los de las momias



femeninas. Lo más interesante es que llevaba los dedos de una mano
envueltos de uno en uno en tiras de tela. No está claro si se trata de un intento
de momificación o simplemente de una venda que cubría una herida.

En cualquier caso, las pruebas son innegables: a mediados del período
predinástico ya se estaban realizando en Egipto probaturas con la
momificación. En principio, esto no tendría otra consecuencia que adelantar
la fecha de las primeras momias faraónicas; pero las peculiaridades
observadas en las tumbas del cementerio HK43 demuestran algo más, que en
Egipto la momificación no nació en un intento por preservar el cuerpo de
forma artificial, sino de una necesidad ideológica: transformar el cuerpo en
un objeto-imagen que permitiera la realización de rituales conmemorativos y
se convirtiera en el principal medio para construir la identidad social del
individuo y, por extensión, de su grupo. No fue la única técnica que se ensayó
para conseguirlo, pues en otros lugares de Egipto los cuerpos eran
desmembrados antes de ser enterrados. Esta técnica, en principio
completamente opuesta a la momificación, pretendía conseguir el mismo
objetivo; sin embargo, en un momento dado, la elite egipcia terminó por
decantarse por la momificación, que se continuaría practicando hasta la época
romana.

Después de estas primeras momias, nos encontramos con un vacío.
Parece como si tras los intentos de Hieracómpolis se hubiera perdido el
interés en la momificación o se hubiera decidido proteger el cuerpo
recurriendo a otros medios, como los ataúdes. Sólo durante las dinastías
tinitas aparecen de nuevo cuerpos con restos de momificación. En el
cementerio de Tarkhan, de la I dinastía, se han encontrado cuerpos colocados
de lado dentro de ataúdes de barro, madera, cestería (Fig. 5.1) o piedra,
envueltos en lino y sin rastros de evisceración, aunque regados con una
sustancia resinosa que al endurecerse conservaba la forma del cuerpo. De la
misma época data el brazo del faraón Djer (Fig. 8.1), que apareció vendado y
sufrió un desgraciado destino en el Museo de El Cairo, como ya vimos en el
capítulo 1.

Una momia de la II dinastía (descubierta en 1911 en Saqqara por James
Quibell [1862-1935]) nos sirve de fuente de información sobre la
momificación en esta época. Se trata del cuerpo de una mujer que



posiblemente fuera tratado con natrón y al que no se le extrajeron las
vísceras. Dieciséis capas de vendas de lino envuelven el cadáver, cuyos
miembros se vendaron por separado del cuerpo. Los genitales se moldearon
cuidadosamente con la última capa de vendas.

FIGURA 3.4. Cabeza de la momia de Ranefer, comienzos de la IV dinastía.
Meidum.

Durante todo el Reino Antiguo se siguió utilizando el mismo
procedimiento que durante la II dinastía, si bien con algunas modificaciones
que indican intentos por mejorar la técnica. El objetivo de estas primeras
momificaciones era convertir el cadáver en una estatua del difunto, para lo
cual era vendado y empapado con resina. A continuación se apretaba la tela
húmeda contra al cuerpo para modelar los rasgos del difunto, tanto los del
rostro como los del cuerpo. Un ejemplo perfecto de esta técnica es la momia
de Ranefer (Fig. 3.4), de comienzos de la IV dinastía y encontrada en
Meidum por Petrie. El cuidado puesto en la reproducción del cuerpo es tal
que el pene mostraba con claridad que había sido circuncidado.6 El cuerpo
yacía, como pasó a ser habitual, sobre el costado izquierdo. Por si esto fuera
poco, la transformación del cadáver en estatua del difunto se completó con el
uso de colores sobre las vendas ya secas: negro para el pelo, rojo para la boca
y verde para los ojos y las cejas. Este mismo tipo de proceso podía tener



lugar empapando las vendas no en resina, sino en yeso, como demuestra la
momia de Waty/Nefer. En este caso el rostro estaba adornado con un
pequeño bigote y una peluca, además de contar con una falsa barba. Una
evolución de este sistema la encontramos en las tumbas de Guiza de la V y
VI dinastías, donde, una vez situada la momia dentro del ataúd, se les aplicó
por encima una capa de enlucido. Los intentos por preservar la identidad
sexual de las momias del Reino Antiguo también se aprecian claramente en la
dueña de la mastaba G 2220. Para darle forma al cuerpo, cubierto por un
vestido, se colocaron en los lugares adecuados puñados de lino empapados en
resina. En concreto, los pechos se destacaron mediante el entrecruzado de las
vendas y fueron rematados con dos trozos de tela a modo de botón para
representar los pezones (Fig. 3.5).

FIGURA 3.5. Pecho de la momia encontrada por G. Reisner en la mastaba G
2220 de Guiza. (Foto © 2010 Boston Museum of Fine Arts).

El énfasis puesto en el vendado de la momia durante el Reino Antiguo
explica que las vendas de la época suelan ser más anchas que las del resto de
períodos.7 La mandíbula inferior se vendaba por separado y en muchos casos
se evitaba la deformación de la boca introduciendo en ella un trozo de lino.
Las vendas eran sujetas en su sitio utilizando resina a modo de pegamento.



La principal novedad del Reino Antiguo en cuanto a la preparación de
las momias consistió en los primeros intentos de evisceración del cadáver.
Por su trabajo con los cuerpos del ganado sacrificado, los carniceros egipcios
sabían que un cuerpo sin vísceras se descomponía con mayor lentitud; no es
de extrañar que en algún momento los embalsamadores decidieran comprobar
si lo mismo sucedía en un cuerpo humano. Como resulta lógico, el primer
ejemplo de este avance lo encontramos en un miembro de la familia real:
Hetepheres, la madre de Khufu. En su tumba se encontró un importante ajuar
funerario acompañando a un sarcófago, sellado y vacío, así como el primer
cofre para canopos del que se tiene noticia, guardado en un nicho en la pared.
Se trata de una caja de alabastro dividida en cuatro compartimentos, uno de
los cuales contenía los maltrechos restos de una parte de las vísceras de la
reina. En el fondo de los otros tres compartimentos había unos decímetros
cúbicos resecos del producto conservante.8 Si bien es probable que a partir de
entonces la momificación de los reyes incluyera su evisceración, los restos de
los soberanos del Reino Antiguo que se han conservado son tan escasos
(véase el capítulo 8) que resulta difícil afirmarlo. En cualquier caso, esa
evisceración casi con seguridad no incluyó la extracción del cerebro,
encontrada sólo en contadísimas momias de la época.

Respecto al sistema utilizado para desecar el cuerpo, parece que durante
este período las personas con menos posibles se desecaban al sol sin eviscerar
y luego se vendaban. Los restos hallados en algunos cementerios de la época,
como Deshasha o Beni Hassan, así parecen demostrarlo. Seguramente, el
natrón sólo se utilizaba en las personas más ricas. La última innovación en la
técnica de momificación introducida durante el Reino Antiguo apareció hacia
finales de la VI dinastía, cuando se vendaron los miembros del cuerpo por
separado —con los brazos estirados en los costados— antes de que una
última capa de vendas los uniera definitivamente al cuerpo. Este modo de
hacer se conservaría hasta el final de la momificación en Egipto y es el que
da a las momias egipcias su conocido aspecto tubular.

Las cosas no cambiaron mucho durante el Primer Período Intermedio.
No obstante, por entonces las vendas dejaron de utilizarse para convertir el
cuerpo del difunto en una estatua y a cambio comenzaron a utilizarse las
máscaras de cartonaje, como en la momia de Pepiseneb, de la IX dinastía. Al



mismo tiempo se fue extendiendo el uso de la evisceración, del natrón y de la
momificación de los órganos internos en vasos canopos. Las pocas momias
conocidas del período impiden ser más precisos al respecto. Durante el Reino
Medio estas tendencias continuaron, pero los métodos de evisceración y
conservación de los cuerpos no terminaron de uniformarse, por lo que se
conocen ejemplos de diversos procedimientos. Durante esta época también se
pasó, lentamente, de colocar el cuerpo sobre un costado a depositarlo boca
arriba, apoyado sobre la espalda. Es indudable que la momificación mediante
el enterramiento en la arena seguía en uso. Los sesenta soldados de
Montuhotep muertos en la batalla final contra los heracleopolitanos y
enterrados en una tumba cercana a la de su soberano nos demuestran que así
fue.9 Los cadáveres fueron recogidos en el campo de batalla, como
demuestran sus abundantes heridas por arma blanca, sus cráneos aplastados y
las puntas de flechas que aparecen clavadas en sus huesos. Para evitar su total
descomposición —en algunos casos las momias presentan signos de haber
comenzado a ser devoradas por las aves carroñeras— sufrieron una
momificación de choque. El camino hacia el sur era largo. Sin eviscerar, los
cuerpos se enterraron en una fosa común en la ardiente arena del desierto.
Una vez transcurrido un tiempo prudencial, fueron exhumados y envueltos en
lino sin limpiarles del todo la sustancia que los había preservado: todas
presentan restos de arena sobre la piel. Realizada esta primera «cura de
urgencia», ya estaban listos para reposar en un lugar de privilegio.

El tratamiento recibido por los soldados era, seguramente, idéntico al
que recurría la gente con menos recursos. Con todo, cuando trabajaban con
tiempo y en condiciones adecuadas, los embalsamadores de la XI dinastía
evisceraban a sus «pacientes» mediante la clásica incisión en el lateral
izquierdo del vientre. La momia de Wah fue preparada así, aunque en su
interior se dejaron los pulmones y el corazón. No fue lo único que se dejaron
dentro los embalsamadores, porque entre las vendas de la momia quedaron
atrapados un ratón, una lagartija y un grillo.10 Encontrado intacto en 1935,
este cuerpo presenta otra peculiaridad: tiene las manos cruzadas sobre el
pecho, cuando la casi totalidad de las momias de la época tienen las manos en
los costados. Es uno de los primeros ejemplos de un gesto que en el Reino
Nuevo sería prerrogativa regia.



Pese a contar ya con procedimientos contrastados con los cuales se
lograba una momificación más que efectiva, no por ello dejaron los
embalsamadores egipcios de intentar perfeccionar el sistema. La familia real
fue de nuevo la primera en beneficiarse de las técnicas experimentales. Las
seis «esposas reales» enterradas en el complejo funerario de Montuhotep II
en Deir el-Bahari (Foto 17) presentan indicios de lo que se ha interpretado
como un procedimiento de evisceración rectal. No tienen incisión lateral,
mientras que el ano y la vagina de algunas de ellas están dados de sí,
sobresaliendo del primero de los orificios pequeños restos de tejido orgánico,
en especial intestinos. Según algunos investigadores, se trataría del resultado
de la inyección por vía anal de un líquido destinado a disolver los órganos
internos.

La momia de Senebtisi, hallada prácticamente intacta, es un perfecto
ejemplo de embalsamamiento de la XII dinastía. El cuerpo de esta mujer, de
unos cincuenta años y escasa estatura (1,40 m), yacía sobre el costado
izquierdo, mirando al este y con la cabeza apuntando al norte. Se conocen
media docena de momias de la época a las cuales se les extrajo el cerebro a
través de un orificio en la nariz, entre ellas dos de las reinas de Amenemhat
III,11 pero no fue el caso de Senebtisi. La incisión lateral que sirvió para
eviscerar a la difunta fue cerrada con resina y cubierta después con una tela
empapada en la misma sustancia. El corazón fue extraído, tratado, envuelto
en lino y devuelto al interior del cuerpo, tras lo cual se añadieron algunos
paquetes de tela como relleno para darle forma al cadáver. El cuerpo fue
vendado en espiral, con piezas de tela sobre los brazos a modo de protección
y relleno. El toque final consistió en una gruesa capa (2 cm en los pies y 5 cm
en la cabeza) de una sustancia resinosa derramada sobre la momia poco antes
de cerrarse el sarcófago. En esta época la resina se vertía con generosidad
sobre las momias e incluso algunos elementos del ajuar funerario, como los
vasos canopos.

La inestabilidad política del Segundo Período Intermedio, cuando los
hyksos se instalaron en el Delta y gobernaron la parte norte del país, puede
haber sido la razón de que se conozcan tan pocas momias fechadas entonces.
Lo más notable de las momias tebanas de esta época es que presentan ya una
clara diferencia entre las pertenecientes a la familia real y el resto. Los brazos



seguían colocándose pegados a los costados; pero en muchas ocasiones las
manos de las mujeres reposaban sobre los muslos y las de los hombres sobre
los genitales. Las extremidades se vendaban por separado —dedos incluidos
— y en espiral. Las telas que a modo de sudario cubrían la momia eran
mantenidas en su lugar mediante 6 u 8 tiras horizontales de lino. No parecen
haberse introducido modificaciones en la técnica de evisceración.

A pesar de que llegaron a descubrirse hasta cinco momias reales de la
XVII dinastía, su estado de conservación era tan malo que se deshicieron
nada más exponerlas a la luz. La única que se conserva, perteneciente a
Seqenenre Taa II, es uno de los ejemplos más escalofriantes de cuerpo
momificado. Pese a su estado fragmentario, se sabe que fue eviscerada y
embalsamada con cierta prisa. Se piensa que este faraón murió luchando
contra los hyksos, y su cabeza presenta varias heridas terribles: una puñalada
detrás de la oreja, la mejilla y la nariz hundidas a golpes de maza y un
hachazo en la frente, todas ellas acompañadas por lo que parece ser una
mueca de dolor, que no es sino los labios retraídos por la sequedad (Fig. 3.6).
La herida de la oreja es algo más antigua que las demás y estaba comenzando
a sanar cuando el soberano recibió el hachazo definitivo en la frente, que
recientes análisis consideran pudo ser producido por una hoja de tipo
palestino. Quizá el faraón sufriera la puñalada en un primer combate contra
los hyksos y, todavía sin haberse repuesto del todo, participara en un segundo
combate contra los invasores, donde sufrió las heridas definitivas que le
quitaron la vida.



FIGURA 3.6. Cabeza de la momia de Seqenenre Taa II. Las flechas señalan las
heridas causadas por traumatismo de arma blanca.

Con la llegada del Reino Nuevo comienza la edad de oro de la
momificación egipcia. El proceso se uniformiza casi por completo y se
realiza siguiendo varios pasos bien definidos (Fig. 4.1).

El primer paso consistía en trasladar el cuerpo del difunto hasta una
estructura temporal llamada seh-netjer —«cabina divina»—, cuando se
trataba de una persona de la realeza, e ibu en hab —«tienda de
purificación»—, cuando se trataba de una persona común. Era una especie de
jaima, donde el cuerpo era desnudado y lavado. Es posible que esta labor
fuera realizada por los propios familiares del muerto, que habían de actuar
con una cierta rapidez, pues con los calores egipcios la descomposición no
tardaría en manifestarse.



La verdadera momificación comenzaba con el segundo paso, que
consistía en llevar el cuerpo limpio hasta el taller de los embalsamadores,
conocido como wabet wat —«lugar puro»— o per nefer —«lugar bello»—.
Allí era colocado sobre una mesa de operaciones y comenzaba la
momificación con la remoción del cerebro a través de un orificio realizado en
el hueso etmoides de la nariz. En este tercer paso se utilizaba una varilla con
un gancho para convertir en pulpa la masa cerebral; luego el cuerpo se
colocaba de lado y el líquido resultante se vaciaba por la nariz. En ocasiones
más raras, la vía de acceso eran el foramen magnun o la cuenca del ojo. El
cuarto paso implicaba la evisceración del cadáver a través de una incisión
lateral en la parte izquierda del abdomen. Hasta el reinado de Tutmosis III, la
incisión fue muy lateral y perpendicular a las costillas. A partir del reinado de
este faraón la incisión fue diagonal, en paralelo al hueso de la cadera.
Logrado el acceso, los embalsamadores metían la mano por la abertura y
extraían del cuerpo (en este orden) los intestinos, el estómago y el hígado.12

Luego, tras rajar el diafragma con un cuchillo, podían extraer los pulmones y
completar el proceso. El corazón, como sede de la razón que era, se dejaba en
el interior del cuerpo.

Una vez vacía, el quinto paso consistía en limpiar la cavidad creada en
el cadáver. Primero agua y luego vino de palma se usaban para desinfectar la
zona. Durante el sexto paso, los órganos extraídos se desecaban con natrón y
se envolvían por separado antes de ser introducidos en los vasos canopos. En
realidad eran tratados como pequeñas momias, y a partir de la XX dinastía
comenzaron a guardarse de nuevo dentro del abdomen. El séptimo paso
consistía en la introducción de material de relleno en el cuerpo para que no
perdiera la forma y al mismo tiempo se fuera deshidratando por dentro:
paquetes de natrón para secarlo, lino para absorber los líquidos, resina para
desinfectar y mirra para dar buen olor. La intención no era momificar el
interior del cuerpo, porque entonces se hubiera puesto demasiado rígido y
después hubiera sido imposible sacar o introducir nada por la incisión lateral.
Seguidamente daba comienzo la desecación general del cuerpo, que era
cubierto por completo con natrón sólido,13 después de haber colocado las
manos y brazos del cadáver en la posición deseada. Este octavo paso duraba
40 días.14 El experimento de Bob Brier demostró que para poder desecar un



cuerpo de 80 kilos se necesitaban cerca de 300 kilos de natrón. La cantidad es
elevada, y sólo los muy pudientes habrían podido permitírselo. Por otra parte,
para conseguir un óptimo resultado habría sido necesario o bien airear, o bien
cambiar el natrón de debajo del cuerpo, que es el que absorbía la mayor
cantidad de líquidos.

Convertido el cuerpo en una momia, el noveno paso era sacarlo del
natrón, limpiarlo y vaciarlo de su relleno, que se enterraba en las cercanías de
la tumba. El décimo paso estaba pensado para devolverle al cadáver un
aspecto natural; algo necesario, pues en el proceso perdía cerca del 50 por
100 de su peso. La cavidad craneana se rellenaba con resina, y el cuerpo, con
saquitos de natrón, arena y cebollas, muy fragantes. Por lo general, la incisión
lateral se cerraba con resina o una tela empapada en este material; pero los
más ricos podían taparla con una plaquita de metal (preferiblemente de oro).
La primera sutura con hilo que se conoce se conserva en la momia de
Tutmosis III y desde entonces se alternaron ambos sistemas. Sólo a partir de
la XX dinastía se convirtió la sutura en el sistema preferido por los
embalsamadores. El proceso de relleno fue especialmente cuidadoso a partir
de la XIX dinastía, como demuestra la nariz de Ramsés II, rellena con telas
para que no perdiera su inconfundible forma aguileña (Figs. 1.5 y 15.3).

Con una momia ya entre sus manos, los embalsamadores comenzaban
ahora la parte final de su trabajo. El paso undécimo implicaba obturar los
orificios de la cabeza y colocar sobre los ojos del difunto una tela con unos
ojos dibujados. Los cuerpos también se maquillaban ligeramente: mechones
añadidos a un cabello escaso, henna en las uñas, una línea negra en la frente
para marcar el cabello o las cejas, etc. Un cuidado especial se prestaba a los
genitales masculinos, vitales para lograr un renacimiento en el más allá; en
unas ocasiones eran vendados para que destacaran —casi como un exvoto
fálico—,15 mientras en otras se vendaban pegados al muslo —como los
toreros— para evitar que fueran visibles y nadie los robara. El duodécimo
paso consistía en darle a la piel un buen aspecto y olor, ungiendo el cuerpo
con aceites aromáticos. Luego el cuerpo era impermeabilizado derramando
sobre él resina líquida, era el decimotercer paso.



El vendado de la momia era el decimocuarto y último paso del
embalsamamiento. Utilizando vendas de entre 4 y 6 cm de anchura en una
espiral tan suave que casi parece horizontal, primero se vendaba la cabeza,
luego el tronco y una pierna, a continuación la otra pierna y se terminaba con
cada brazo. Durante el Reino Nuevo, la posición invariable de los brazos para
hombres y mujeres fue a los costados, con las manos sobre los genitales; en el
caso de la realeza se colocaban cruzados sobre el pecho. En ocasiones, el
cuerpo vendado era cubierto por un sudario, atado mediante una larga tira
vertical, sujeta luego mediante cuatro o cinco tiras horizontales. El sudario
podía estar inscrito con textos funerarios del Libro de los muertos. Por otra
parte, cuanto más rico era el difunto, más vendas y de mejor calidad se
utilizaban en él, lo mismo que sucedía con los amuletos entreverados en las
capas de tela.

Estos catorce pasos, que bien pueden ser algunos más o algunos menos,
según decidamos agrupar cada una de las acciones realizadas sobre el
cadáver, garantizaban una perfecta conservación del cuerpo.16

Evidentemente, no siempre el difunto poseía bastantes bienes como para
permitirse tales dispendios y muchas fueron las momias donde alguno de
ellos no se realizó o se practicó con menos atención.17 Con toda seguridad las
momias de los soberanos de Reino Nuevo gozaron del tratamiento completo;
pero en bastantes casos su lamentable estado de conservación no permite
verificarlo.

El arte de la momificación llegó a su culmen en el Tercer Período
Intermedio, sobre todo durante la XXI dinastía, cuando los embalsamadores
pusieron todos sus esfuerzos en conseguir del cuerpo desecado el aspecto más
natural posible. El proceso general era idéntico al del Reino Nuevo; pero
además, como si fueran modernos cirujanos plásticos, realizaban en la piel
hasta diecisiete incisiones subcutáneas, que luego rellenaban con serrín, arena
y barro (Fig. 3.7). En el Papiro mágico Rhind aparecen mencionadas
distribuidas como sigue: cuatro en la cabeza, cuatro en el tórax, dos en los
brazos, dos en las piernas, una en el abdomen y una en la espalda; pero casi
nunca se practicaban más allá de la mitad. Gracias a ellas el cuerpo no perdía



su sinuosidad: nalgas, caderas, piernas, cuello, pies, todo recuperaba el
volumen perdido.18 En realidad, la momia de Amenhotep III ya presenta
algunos rellenos similares, pero parece que la técnica no cuajó por entonces.

FIGURA 3.7. Localización de las incisiones y dirección del relleno en las
momias de la XXI dinastía.

En ocasiones el trabajo de los embalsamadores de la XXI dinastía no ha
resistido el paso del tiempo todo lo bien que se esperaba, y esto ha dado lugar
a interpretaciones chuscas por parte de algunos historiadores. Los egiptólogos
victorianos que vieron la momia de la «esposa del dios Amón» Maatkare —
encontrada en el cachette de Deir el-Bahari (véase el capítulo 9)— no
dudaron en atacar con saña su «virtud». Para desempeñar este cargo una
mujer tenía que permanecer virgen, y ahí estaba su momia, con un feto
momificado a sus pies y un sospechoso abultamiento en el vientre, señal
inequívoca de su preñez. Tiempo después, los rayos X vinieron a reivindicar
su buen nombre: el «feto» resultó ser la momia de una mascota, y el volumen



de su vientre, consecuencia de un exceso de celo por parte de los
embalsamadores, que pusieron demasiado relleno, acumulado luego por
acción de la gravedad.

En esta época, la incisión lateral pasó a ser vertical en la mayor parte de
las ocasiones y solía suturarse, para cubrirse luego con una placa de metal o
cera con un ojo wadjet grabado en ella. Antes, en el abdomen se habían
metido pequeños sacos con las vísceras, cada uno acompañado de una figura
de fayenza del hijo de Horus19 encargado de proteger cada órgano concreto.
Era un modo de completar mágicamente el cuerpo del difunto. Lista la
momia para ser vendada, se le daban ya los últimos retoques al cadáver. Los
cuerpos masculinos se pintaban de color ocre rojo y los femeninos de color
amarillo, como aparecen siempre hombres y mujeres en los relieves y las
estatuas (Foto 6). A la tradición de los ojos pintados en pedacitos de tela se le
añadió la de ojos falsos de cristal o piedra insertos bajo los párpados, que dan
a la cara una gran viveza.

El vendado se realizaba como en el Reino Nuevo, pero con algunas
modificaciones. Sobre las piernas, el torso y la cabeza ya vendadas en
ocasiones se colocaba una última capa de tiras de lino para realizar una
especie de vendado decorativo en forma de X. Un elemento introducido
definitivamente en la momificación fue el sudario (suhet), realizado con una
tela de lino más fuerte que las vendas y decorado en rojo y negro. La
decoración podía ser una figura de Osiris o un texto vertical con los títulos
del personaje. El sudario se cosía por la espalda de la momia para dejarlo
bien ajustado (Foto 5).

Tras los esfuerzos finales de la XXI dinastía, la técnica de la
momificación comenzó en Egipto un lento proceso de degradación. A partir
de la XXII dinastía, el relleno de los cuerpos dejó de ser tan concienzudo.
Sólo en los casos de las personas más pudientes se observan detalles de
calidad. Por supuesto, las caras ya no se pintaban tan a menudo como antes,
si bien los ojos artificiales siguieron de moda. Las vísceras dejaron de
guardarse en los vasos canopos para ser depositadas encima de los muslos,
posición que se modificó entre la XXVI y la XXX dinastía, cuando pasaron a
colocarse entre los muslos o más abajo, entre las piernas.20 En la época saíta,
continuando con la generalizada degradación del arte del embalsamamiento,



el cerebro no siempre se extraía. El último paso de la momificación en este
período consistía en inundar el cuerpo con resina, lo cual permitía mostrarse
mucho menos escrupuloso en el proceso de desecación. Los brazos se
colocaban junto a los costados, con las manos, tanto en hombres como en
mujeres, delante del pubis o entre los muslos.

Durante la Baja Época, las incisiones laterales se hicieron escasísimas y
se prefería extraer las vísceras a través del ano mediante un gancho. Como no
se utilizaba una solución disolvente, con este sistema gran parte de los
órganos quedaba dentro del cadáver. El interior se rellenaba, sin muchos
miramientos, por el mismo orificio por donde se había realizado la
extracción. El cerebro se sacaba por la nariz y luego se solía rellenar la
cavidad craneal con resina. Pese a este aparente desinterés, los
embalsamadores de las últimas dinastías faraónicas mostraron bastante
cuidado a la hora de no perder los dedos durante la desecación y de proteger
los genitales del difunto. El vendado era descuidado y mientras se llevaba a
cabo se derramaban sobre el cuerpo grandes cantidades de resina. También se
utilizó una cantidad mucho menor de vendas, si bien se mantuvo la
decoración en X. Las vendas se sujetaban mediante tiras horizontales blancas
o rosas a la altura de las muñecas, las caderas, las rodillas y los tobillos. De
hecho, el vendado de la cara se volvió mucho más elaborado y en ocasiones
se superponían vendas blancas y rojas. La posición de brazos y manos se
volvió caótica, pudiéndose encontrar casi cualquier combinación posible.

En las momias de la época grecorromana, lo importante no era que el
cuerpo se conservara lo más completo posible, sino su aspecto externo.
Cuando el procedimiento tenía lugar, lo que en muchas ocasiones no sucedía,
el cráneo y las vísceras seguían extrayéndose como antaño. Una característica
típica de la época es el uso de grandes cantidades de resina líquida, tanto
dentro como fuera del cuerpo. Con todo, hubo embalsamadores que siguieron
realizando su trabajo con atención, sobre todo en Nubia.

Las vendas de las momias tardías se utilizaban para crear un diseño
romboidal en torno al cuerpo, como si se tratara de una cesta (Fig. 13.4). En
algunos casos se alternan vendas blancas y rojas para crear composiciones



más coloristas. Los sudarios también fueron utilizados en ocasiones como
base de una decoración pintada: con textos funerarios, imágenes de los libros
del más allá, del difunto o de las diosas Isis y Neftis.

Uno de los detalles más notables de las momias romanas es la presencia
en algunas de ellas de lo que se conoce como «retratos de El Fayum» (Fig.
1.1). Se trata de una tabla pintada al encausto con un retrato idealizado del
difunto, representado siempre con unos enormes ojos abiertos llenos de vida.
En total se conocen unos dos mil ejemplares y su distribución temporal va
desde el año 50 hasta el año 350 d. C.; pese a su nombre, han aparecido a
todo lo largo del valle del Nilo. Es probable que se trate de una evolución de
la clásica tradición romana de las máscaras funerarias de los antepasados
mezclada con los típicos cartonajes egipcios.

Hablar de los embalsamadores, los encargados de realizar la tarea que
hemos descrito en estas páginas, es complicado, porque apenas existen datos
sobre ellos. Su labor debía de ser bastante penosa. No obstante, la
momificación era la duplicación terrenal del proceso sufrido por el dios
Osiris a manos de su esposa Isis, por lo cual sus principales actores rituales
tenían un tanto de sacerdotes. En principio el embalsamamiento estaba
dirigido por un hery seshet o «jefe de los secretos» (identificado con el dios
Anubis mientras realizada su labor directiva), al que acompañaban un
khetemu netjer o «porta-sellos del dios» y un hery hebet o «sacerdote lector».
Los que realmente estaban en contacto directo con los cadáveres eran los wt o
«embalsamadores».

Al ser un proceso místico y técnico, durante los reinos Antiguo y Medio
la momificación fue un presente de calidad ofrecido por el rey a sus
subordinados. Esto implica la existencia de un único grupo de
embalsamadores reales (numeroso) que se encargaba de los cuerpos en la
capital y, en determinados casos, el rey enviaba a provincias para realizar su
labor, como vemos en este texto del Reino Antiguo:

Cuando este Iry regresó de la Residencia trajo un decreto que confería los cargos de haty-a,
portador del sello del rey del Bajo Egipto, compañero único y sacerdote lector a este Mekhu.
También trajo [...] dos embalsamadores, un sacerdote lector superior, uno que se encuentra en su
tarea anual, al inspector del wabet, plañideras y todo el equipo del per-nefer.

Inscripción de Sabni.21



Con el paso del tiempo, al generalizarse la momificación aumentó el
número de talleres, muchos de los cuales quedaron fuera de la jurisdicción
real. No obstante, ser embalsamado en los talleres de la Residencia (el palacio
real) siempre significó la seguridad de un tratamiento de la mejor calidad.



4

Los rituales de enterramiento

Los egipcios pensaban que, al fallecer, el ser humano sufría una especie de
ruptura, una separación de sus elementos constitutivos que sólo la magia de
los rituales y las ceremonias funerarias podía recomponer. Gracias a ella, tras
pasar el juicio de Osiris, el ba se unía con el ka y el ser humano renacía en el
más allá, donde gozaba de una vida eterna en el mundo de los muertos. El
primero de los rituales funerarios destinados a asegurar el renacimiento del
difunto tenía lugar durante el largo proceso de convertir su cuerpo en una
momia (Fig. 4.1). En muchos casos, el difunto lo dejaba todo bien
especificado meses o años antes de fallecer:

FIGURA 4.1. Escenas de momificación en la tumba de Tjay (TT 23). Tebas,
XVIII dinastía.

Además, he encargado por contrato al sacerdote lector Tjebut, hijo de Antef, hijo de Nysu-
Montu, hijo de Antef, realizar el ritual en el taller del embalsamamiento y leer el ritual para mi
majestad durante la fiesta del mes y la fiesta del decimoquinto día, para que mi nombre sea bello y
para que mi recuerdo persista hasta hoy.

Estela BM 1164.1



Este carácter ritual explica que el embalsamador jefe, el «jefe de los
secretos», lleve puesta su aparatosa máscara de Anubis mientras se realiza el
proceso (Fig. 4.2). Por debajo de las exclamaciones y los comentarios de los
operarios, papiro en mano, el «sacerdote lector» va leyendo en voz las
palabras mágicas que acompañan a cada uno de los pasos del
embalsamamiento.

Que sea embalsamada en el lugar del embalsamamiento, que se ponga manos a la obra en ella el
saber hacer del embalsamador y el arte del sacerdote lector.2

FIGURA 4.2. El embalsamador jefe Anubis se inclina sobre la momia de
Senedjem (TT 1). Deir el-Medina, XIX dinastía.

Gracias a la presencia de estos textos recitados, el embalsamamiento
siempre es perfecto. La magia de la palabra escrita se encarga de que así sea.
Poco importa si los embalsamadores cometen algún error o apresuran los
procedimientos agobiados por la fecha de entrega. El ritual cuyas etapas
desgrana el «sacerdote lector» consigue el efecto mágico deseado; siempre
sin mácula desde el punto de vista de la efectividad ideológica.

Por referencias de segunda mano sabemos de la existencia de
documentos en los que se detallan, tanto los pasos a dar durante el
embalsamamiento como los textos que habían de ser recitados durante cada



uno de ellos. Desgraciadamente, no se conserva ninguno de época faraónica.
En cambio, sí hay algunos muy tardíos, de época romana. Entre ellos se
encuentran los Papiros mágicos Rhind, encontrados en una tumba intacta de
Tebas. Uno de ellos pertenecía a Montu-Sehef, y en él se comenta que el
cuerpo ha reposado durante treinta días en el «lugar de limpieza» y que
durante los primeros treinta y seis días de la momificación tuvieron lugar
ocho ceremonias distintas. En el otro papiro de la tumba, destinado a Taami,
esposa del anterior, se hacen comentarios semejantes; pero en ninguno de los
dos se mencionan los procedimientos quirúrgicos implicados en el
embalsamamiento. Tampoco se dice nada de ellos en los Papiros de Hawara,
que no son sino los archivos de una familia de embalsamadores de los siglos
II-I a. C. Los ejemplos que se han conservado más completos de este ritual
son dos textos hieráticos de los siglos I-II d. C. copiados de una misma fuente:
el Papiro Boulaq III y el Papiro Louvre 5158. Los arcaísmos encontrados en
ellos han hecho pensar que en realidad su origen ha de remontarse al menos a
la XVIII dinastía.

Sabiendo que los egipcios recogían por escrito sus conocimientos en
matemáticas, religión, medicina, etc., parece lógico pensar que en algún
momento en el que ésta alcanzó su punto álgido técnicamente hicieran lo
propio con los diversos aspectos de la momificación, no fiándola
exclusivamente a la transmisión oral de maestro a aprendiz. A pesar de que
éste fuera el método principal de transmisión del conocimiento.

El ritual del embalsamamiento, tal cual aparece en estos papiros, se
dividía en una docena de pasos: 1) ungir la cabeza por primera vez; 2)
perfumar el cuerpo a excepción de la cabeza; 3) introducir las entrañas en un
vaso; 4) ablandar el cuerpo masajeándolo con aceites y colocar el sudario y
las vendas; 5) nota técnica; 6) colocar las fundas en los dedos de las manos y
los pies; 7) ungir la cabeza por segunda vez; 8) ungir la cabeza por última
vez; 9) envolver las manos por primera vez; 10) envolver las manos y los
dedos definitivamente; 11) envolver las piernas; y 12) oración final. Cada
uno de los textos donde se describen estos pasos está dividido en dos partes;
en la primera se indica a los embalsamadores qué hacer con el cuerpo,



mientras que la segunda contiene los rituales que han de leerse mientras
sucede lo anterior. Un ejemplo de este tipo de texto ritual son las primeras
frases que deben pronunciarse mientras se vendan las piernas del difunto:

¡Oh Osiris (nombre del difunto)! ¡Por ti viene el precioso aceite para regenerar tu capacidad de
andar! ¡Para ti viene el aceite mineral que ennegrece, para que tus orejas estén listas en cualquier
país, que el espacio por el que marchas sobre la tierra sea vasto, que tus pasos sean grandes en los
templos!

Papiro Bulaq III y Papiro Louvre 5158.3

En realidad, este ritual de embalsamamiento de época de los césares es
una versión muy resumida del proceso en cuanto a sus aspectos técnicos.
Siguiendo estas parcas instrucciones sería imposible conseguir una momia
como la de Ramsés II. No obstante, se ajustan perfectamente a las momias
que conocemos de la época romana, en las cuales no se trataba tanto de
conservar el cuerpo (en ocasiones vendado sin eviscerar) como de conseguir
un bonito paquete en forma de momia. En este ritual, las dos únicas
menciones a la técnica de embalsamar propiamente dicha aparecen en el paso
3.º y en el 5.º. El primero de ellos se titula «Introducir las entrañas en un
vaso»:

Ahora bien, después de esto, se extraen las entrañas una segunda vez y se introducen en un vaso
de fayenza que contenga el ungüento de los Hijos de Horus, para que este ungüento del dios
impregne el cuerpo divino, puesto que las entrañas son regeneradas por el humor que sale del
cuerpo divino.

[---] con ellos el rostro de este dios para que pueda verlos.
Recitarás sobre ella la misma fórmula por segunda vez, dejando reposar las entrañas en un

receptáculo, hasta que las vayas a necesitar de nuevo.
Papiro Bulaq III y Papiro Louvre 5158.4

El título del segundo es «Nota técnica» y hace honor al mismo:

Ahora bien, después de eso, tras masajear su espalda con el aceite derramado sobre un pedazo
de tela, según la costumbre que tenía en tierra, ten cuidado de no colocarlo sobre el pecho o sobre
el vientre, rellenos como están de productos medicinales, puesto que si no los dioses que se
encuentran en el interior de su abdomen serán expulsados del lugar que deben ocupar. Colocarás el
rostro elevado, como estaba hasta entonces.

Papiro Bulaq III y Papiro Louvre 5158.5



La nota técnica refleja a la perfección que los embalsamadores no
conocían su oficio como antaño. Era necesario recordarles pequeñas
minucias, como la de no volcar el cuerpo del lado de la incisión, para que no
se salieran los paquetes de vísceras colocados con tanto cuidado en su
interior.

Terminado el embalsamamiento, tenía lugar el entierro propiamente
dicho. Era toda una ceremonia y, según la importancia del difunto, podían
llegar a participar en ella muchas personas. No sólo la familia inmediata, sino
también amigos, trabajadores y deudos. Si el personaje había ocupado un
puesto importante en la Administración, tampoco faltarían los curiosos,
encantados de disfrutar del espectáculo de los ricos y poderosos luciendo sus
mejores galas y, cómo no, con la visión del rico ajuar funerario destinado a la
tumba. Entre ellos no faltarían, ojo avizor, quienes a buen seguro intentarían
saquear la tumba en cuanto se presentara la ocasión. Todas las riquezas del
muerto pasaban ante sus ojos y podían tomar cumplida nota de ellas.

Las referencias a la procesión funeraria en la decoración de las tumbas
son innumerables; se trata casi de un elemento imprescindible de las mismas.
Las etapas básicas del entierro fueron siempre iguales: duelo en casa del
difunto, procesión del ataúd desde casa del difunto hasta la orilla del río,
cruce del Nilo, traslado desde la orilla hasta la necrópolis, ceremonias delante
de la tumba e inhumación del difunto. Así nos lo cuenta un texto precioso, la
carta dirigida por Senuseret I a Sinuhe. Con la intención de ponerle los
dientes largos al famoso exiliado y convencerlo de que regresara a Egipto, el
faraón le describe la lujosa ceremonia funeraria que le tiene destinada a su
regreso:

Piensa en el día del entierro, en el partir hacia el estado de bienaventurado. Se te asignará «una
noche» con ungüentos y bandas de momia que provienen de las manos de Tait. Se te hará un
cortejo fúnebre el día del entierro: el sarcófago interior de oro, la cabeza [máscara] de lapislázuli,
el cielo sobre ti, tú colocado en el ataúd; los bueyes te arrastrarán y los cantantes avanzarán
delante de ti. Se ejecutará la danza muu, se leerá en voz alta la lista de las ofrendas funerarias y se
matarán animales en la entrada de tu capilla. Tus pilares, construidos con piedra blanca, estarán en
medio de las tumbas de los príncipes. No morirás en tierra extranjera, los asiáticos no te meterán
en tu tumba, no serás colocado en una piel de morueco y no se hará tu túmulo. Durante mucho
tiempo has recorrido la tierra, piensa en la enfermedad y vuelve a Egipto.

Sinuhe.6



Durante el Reino Nuevo se celebraron muchos más pasos intermedios
que durante el Reino Antiguo y el Reino Medio (la época de Sinuhe). No se
conoce ninguna tumba donde aparezcan representadas todas las escenas que
componían un entierro completo; la que más se acerca es la tumba del visir
Rekhmire (TT 100). Tampoco se conoce ningún papiro o inscripción donde
se enumeren una a una, por lo que es difícil saber a ciencia cierta cuándo y
dónde se celebraban. Con toda probabilidad cada funeral fue un caso único.
Eran las posibilidades económicas del difunto y los deseos de sus deudos los
que tenían la última palabra sobre qué etapas se celebraban de verdad y
cuáles se dejaban para ser representadas luego en las paredes de la tumba, y
así completar el ritual simbólicamente.

Los relieves parecen indicar que, con anterioridad al comienzo de la
procesión funeraria propiamente dicha, se producía un duelo en casa del
difunto, quizá para generar el estado de ánimo adecuado para la ceremonia.
Las mujeres lloraban dentro del domicilio del muerto, «arrancándose» los
cabellos, «rasgándose» las vestiduras, en ocasiones con el pecho al
descubierto y arrojándose polvo sobre la cabeza. Entre ellas no sólo se
contaban miembros de la familia, sino también plañideras profesionales (Foto
6). En el Reino Nuevo una cinta blanca o azul claro servía para diferenciar a
las mujeres de la familia de aquellas que no lo eran. Los hombres, por el
contrario, expresaban su dolor en el exterior de la casa, de una forma no
mucho más circunspecta.

Terminado el duelo comenzaba la procesión funeraria; una escena que
en la tumba de Ankhmahor (Reino Antiguo) se titula «Salir de la casa de la
heredad hacia el bello oeste». Un gran cortejo partía de la vivienda con un
orden bastante preciso. Encabezaban la procesión un montón de ofrendas
funerarias en forma de alimentos y coronas de flores, transportadas por
sirvientes y familiares. Tras ellas venía el cofre con los cuatro vasos canopos
para las vísceras del difunto, al cual seguía los pasos todo el ajuar funerario,
destinado a acompañar al muerto dentro de la tumba: muebles, shabtis,
ungüentos, afeites, etc. A continuación venían las estatuas ka del difunto
(destinadas al serdab de la tumba) y el ataúd.



El ataúd era sacado de la casa a hombros de amigos de la familia o bien
colocado sobre un trineo y arrastrado por éstos. Delante y detrás de él iban
dos compungidas plañideras, identificadas con las diosas Isis y Neftis,
encargadas del renacimiento de ese Osiris en el cual se pensaba se había
convertido el difunto. El papel de la primera de ellas, como no podía ser de
otro modo, le correspondía a la mujer del muerto, que era conocida entonces
como la «milano mayor»; la otra, que representaba a Neftis, era llamada la
«milano menor». Detrás venían varios personajes relevantes en el desarrollo
de la ceremonia: primero el «portador del sello del dios», con cetro, bastón y
una banda de tela colgando del hombro, cuyas tareas serían asumidas a partir
del Reino Medio por el sacerdote sem; le seguía el «embalsamador de
Anubis», quien había dirigido la momificación y vendado la momia; y, por
último, el «sacerdote lector», con una banda de tela cruzada sobre el pecho y
en la mano el rollo de papiro con las palabras del ceremonial, no en vano era
conocido como «Aquel que realiza el ritual». La cola de la procesión la
formaban las vociferantes plañideras, con sus descompuestas vestimentas, sus
despeinados cabellos7 y sus gritos desgarradores, quienes dejaban tras de sí
un eco de polvo, tristeza y algarabía que se iba perdiendo en el horizonte
según se aproximaba la procesión a la ribera del Nilo.

Al llegar a la orilla, el sacerdote sem, como director general de la
ceremonia que era, debía mostrar sus dotes organizativas y tener listo el
transporte para todo el mundo. No le sería difícil conseguirlo, pues con
seguridad todos los participantes que disponían de una embarcación la
prestarían gustosos para la ceremonia. El sarcófago se embarcaba en la nave
«almirante», el barco uret, y allí era colocado dentro de un santuario
adornado con flores y símbolos de resurrección. Las dos «milanos» se
colocaban a proa y popa. Entonces, bien a vela, bien remolcado por barcos de
remos, el barco «fúnebre» comenzaba la travesía que, como se dice en la
tumba de Hetepherakhty (Reino Antiguo), consiste en «navegar mientras el
ritual es llevado a cabo por el “sacerdote lector”». Rodea al barco «fúnebre»
una flotilla, sobre cuyas cubiertas hombres y mujeres lloran al difunto. El
ajuar, las estatuas, el buey para el sacrificio, el banquete funerario y los vasos
canopos cruzaban del mismo modo en otras embarcaciones (Fig. 4.3).



FIGURA 4.3. El ajuar funerario cruza el Nilo. Tumba de Antefoker (TT 60).
Tebas, XII dinastía.

Tras acostar las embarcaciones en la otra orilla y desembarcar cortejo y
objetos, el sarcófago era conducido a una cabina que en ocasiones se
identifica con la estructura donde tuvo lugar el embalsamamiento del muerto.
Si esto era así, la momia del difunto sólo se incorporaba a la procesión en
este punto. No obstante, no parece muy lógico pensar que el lugar del
embalsamamiento estuviera aquí situado, pues así se obligaba a trasladar el
cadáver hasta la orilla occidental antes del funeral. Dado que el ritual
funerario incluía esta travesía como un importante elemento ideológico
(remedo del viaje del difunto hasta el otro mundo), para el muerto resultaría
más sencillo alcanzar la otra vida si realmente cruzaba el río una vez
momificado. Se ha sugerido que, si el domicilio del difunto se encontraba en
la ribera opuesta del Nilo, para satisfacer las necesidades del ritual la
procesión funeraria necesitaría cruzar luego un canal de riego que simulara
ser el Nilo.

Sea como fuere, lo cierto es que una vez cruzado el río, la procesión
funeraria comenzaba su andadura por la orilla occidental, deteniéndose en
dos ocasiones para que el sarcófago con la momia del difunto recibiera varios
rituales purificadores.8 Durante la segunda parada se realizaban también
varias cortas procesiones rituales, las cuales representaban peregrinaciones
que el difunto debía realizar a varias ciudades sagradas de Egipto. Durante el
Reino Antiguo se trataba sólo de las ciudades de Sais (lugar de culto de la
diosa Neith) y Buto (lugar de culto de la diosa cobra Wadjet), situadas en el
Delta; pero durante el Reino Nuevo se incorporaron a este circuito las
ciudades de Heliópolis (lugar de culto del dios Ra) y Abydos (lugar de culto
del dios Osiris).



La llamada peregrinación a Abydos se convirtió en una parte importante
del tránsito del difunto hacia el más allá. Su función no está muy clara, pero
parece tratarse de una copia de un antiguo ritual de la realeza, durante el cual
la momia del faraón era conducida a esta ciudad. Ello permitía al soberano
rendir tributo al dios en el cual se iba a convertir, a la vez que presentaba sus
despojos reales a la curiosidad de sus súbditos, quienes comprobaban el
fallecimiento del soberano con sus propios ojos. En el caso de los particulares
se desconoce casi todo sobre las peregrinaciones, tanto a esta ciudad como a
las demás. No se sabe si tenían lugar en vida o si bien las realizaba una
estatua o la propia momia del difunto. También se ignora si era necesario
viajar físicamente hasta las ciudades correspondientes, o si bastaba con
acercarse a un punto concreto de la necrópolis, identificado simbólicamente
con el lugar donde fue inhumado el dios de los muertos.9

Seguidamente la procesión se recomponía y, sobre un trineo arrastrado
por bueyes o servidores, el ataúd del difunto se encaminaba hacia la tumba.
Para facilitar el desplazamiento reduciendo la fricción, a la vez que se
realizaba una libación por el difunto, delante del trineo se derramaban agua y
leche. Detrás, los participantes en la procesión cantaban y bailaban seguidos
por la misteriosa figura del tekenu, arrastrada sobre un trineo (Fig. 4.4).

FIGURA 4.4. El tekenu de la procesión funeraria de Amenemhet.

Aparecido por primera vez durante el Reino Medio, no se sabe a ciencia
cierta qué era o qué función cumplía el tekenu en el ritual funerario. A
primera vista, tal cual aparece en los relieves se trata de un bulto que puede
corresponder al de una persona completamente envuelta en una piel de
animal. En algunas ocasiones se aprecia la cabeza de la persona o sobresale



un pie por la parte posterior del sudario, pero en otras es un paquete sin
rasgos distintivos. Se ha sugerido que el tekenu (identificado a veces con la
placenta del difunto) sería una reminiscencia de los antiguos sacrificios
humanos realizados para los faraones de las dos primeras dinastías. Ahora un
sacerdote hacía las veces de servidor sacrificado, siendo trasladado envuelto
hasta la tumba, donde era liberado. Varias personas tiran de las cuerdas del
trineo del tekenu, al que sigue un cofre con el material necesario para realizar
la «apertura de la boca».

En un momento dado del traslado hacia la tumba, el sacerdote que
encabezaba la procesión pedía permiso en voz alta para penetrar en la
necrópolis y realizar el enterramiento. Un grupo de bailarines muu tocados
con su distintivo gorro10 se acercaba entonces y concedía este permiso con
una danza (Fig. 4.5). La palabra muu significa «aquellos que pertenecen al
agua» y parece que una de las funciones de estos bailarines era la de servir
como guardianes de la necrópolis.

FIGURA 4.5. Bailarines muu ante los sacerdotes de la procesión funeraria.
Tumba de Antefoker (TT 60). Tebas, XII dinastía.

Durante el Reino Antiguo el ritual de ofrendas se hubiera celebrado nada
más llegar a la tumba; durante el Reino Nuevo las cosas eran un poco más
elaboradas. Los mismos bailarines muu que habían concedido acceso a la
necrópolis recibían ahora al difunto delante de la tumba, celebrando un baile
que caracterizaba la segunda de sus funciones: actuar como los barqueros que
conducirían al difunto desde este mundo hasta el otro. A continuación se
realizaban varios rituales más. En uno de ellos el sacerdote ka tiraba del ataúd
vacío hacia el oeste, la tierra de los muertos, mientras el embalsamador hacía
lo propio hacia el este, la tierra de los vivos.11 El tekenu sufría un ritual



semejante. Una vez terminado, la momia era sacada del ataúd y colocada en
posición vertical delante de la entrada de la tumba. Todo estaba listo para el
comienzo de los dos rituales imprescindibles para el futuro bienestar del
difunto: la «apertura de la boca» y la «invocación de ofrendas».

Durante la ceremonia de la «apertura de la boca» (Fig. 4.6), el oficiante
tocaba con un instrumento adecuado los diversos orificios del cuerpo
embalsamado del difunto: ojos, nariz, boca y oídos. Gracias a este toque
mágico la momia «renacía», pues recuperaba el uso de sus sentidos.12 Al
disponer de éstos, la momia podía respirar, ver y escuchar; pero lo que es más
importante, también comer y beber. Ahora estaba en condiciones de poder
disfrutar de las ofrendas que le serían presentadas por los encargados de
mantener vivo su culto funerario.

FIGURA 4.6. La ceremonia de la apertura de la boca. Tumba de Ptahemheb (TT
193), XIX dinastía. Necrópolis de Asasif.

La «apertura de la boca» era tan importante para el difunto que la
obligación de celebrarla recaía en su hijo primogénito, quien actuaba en ella
como sacerdote sem. Gracias a la piel de leopardo que llevan sobre la ropa y a
la trenza de la juventud, típica de los niños, es fácil reconocerlos en los
relieves y pinturas de las tumbas. Si bien es cierto que no tardaron en
aparecer personas especializadas en realizar la «apertura de la boca», la
ideología seguía considerando a los vástagos del difunto como los únicos
cualificados para la tarea: mientras la celebraba, el oficiante se transformaba



en su hijo. Esto explica por qué el general Ay aparece representado en las
paredes de la tumba de Tutankhamon vestido como un sacerdote sem y con la
corona azul en vez de la trenza de la juventud, mientras toca con la azuela la
boca de la momia real. Así quedaba inmortalizado como heredero del difunto
soberano y legitimaba su ascenso al trono de Egipto. Al haber actuado como
un hijo verdadero, ocupándose del enterramiento y realizando la «apertura de
la boca», se convertía en su heredero con todas las de la ley.

El origen de este ritual se remonta al menos a comienzos de la IV
dinastía. Encontramos menciones a un ritual de animación de la estatua en los
anales de Khufu de la Piedra de Palermo: «Dar a luz y abrir la boca de
estatuas del Horus Khnum-Khufu y de todos los dioses»,13 y en las
inscripciones de la tumba de Metjen, donde se comenta que la ceremonia se
repetía cuatro veces. La «apertura de la boca», llamada entonces «ritual de
ofrendas», aparece descrita por primera vez en los textos de la pirámide de
Unas:

Tu boca está en disposición de funcionar, pues he abierto tu boca para ti, he abierto tus ojos para
ti. Oh rey, he abierto tu boca para ti con la azuela de hierro que separa abriendo la boca de los
dioses. Oh Horus, abre la boca de este rey. Oh Horus, abre la boca de este rey. Horus ha abierto la
boca de este rey; Horus ha abierto la boca de este rey, con lo cual abre la boca de su padre, con lo
cual abre la boca de Osiris, con el hierro surgido de Seth, con la azuela de hierro que abre la boca
de los dioses. La boca del rey se ha abierto con ella y él va y habla con la Gran Eneada en la
Mansión del Príncipe que se encuentra en Iunu y se hace con la corona Ureret delante de Horus,
Señor de los miembros del pat.

Textos de las pirámides.14

Durante el Reino Medio parece haberse desarrollado una segunda
versión del ritual de la «apertura de la boca», donde los dioses Horus y Ptah
eran los encargados de abrir la boca del difunto; la encontramos recogida en
los Textos de los sarcófagos I, 65. Esta tradición continuó durante el Reino
Nuevo transformada en el capítulo 23 del Libro de los muertos. Al mismo
tiempo fue evolucionando la versión derivada de los Textos de las pirámides,
que era conocida en el Reino Nuevo con el título de La realización de la
«apertura de la boca» para la estatua en el Hut-nebu. Ahora el acto de dar
vida a las momias y estatuas constaba de cinco elementos independientes,
pero relacionados entre sí: un ritual de estatua, un ritual de ofrendas, un ritual
de embalsamamiento, un ritual de enterramiento, un ritual de sacrificio de



animales y un ritual templario, todos ellos combinados en un único y prolijo
ritual compuesto por 75 acciones diferentes.15 Ninguna tumba contiene
representadas todas estas acciones en sus paredes, la que cuenta con un
número más elevado es la de Rekhmire (TT 100), donde se pueden ver 51 de
ellas.

En la «apertura de la boca» se empleaban unos instrumentos muy
concretos (Fig. 4.7). El primero en utilizarse durante la ceremonia fue el
llamado cuchillo de hoja de «cola de pez» o cuchillo peshef-kef.16 Su peculiar
hoja no parece tener una función evidente, pero se ha sugerido que quizá
fuera utilizado para cortar el cordón umbilical tras el nacimiento. En los
Textos de las pirámides se menciona que la boca de la momia del faraón se
abría con las llamadas cuchillas netjeruy. Fabricadas con hierro meteorítico,17

el origen celeste del material sin duda dotaba a estas hojas de un importante
poder mágico. Al proceder del lugar donde habitaban los dioses, su
efectividad quedaba asegurada. En otras ocasiones, la «apertura de la boca»
se realizaba con la pata de un toro, quizá con la intención de traspasar al
difunto el poderío del animal, y también con una azuela de hierro (Fig. 4.6).
Este último es el instrumento que casi siempre aparece representado en las
imágenes de la ceremonia fechadas en el Reino Nuevo. Para poder repetir la
ceremonia tantas veces como fuera necesario durante la eternidad, en las
tumbas se solía dejar como ofrenda una «caja de herramientas» en miniatura
con los instrumentos que acabamos de mencionar. Se trata de una losa de
piedra que tiene tallados en su superficie huecos para dos hojas netjerwy, un
cuchillo peshef-kef, dos botellas-hates (una blanca y otra negra) y cuatro
vasos-henet (la mitad en piedra blanca y la otra en piedra de color) (Fig. 4.7).



FIGURA 4.7. Ofrenda en miniatura con las herramientas para realizar la
«apertura de la boca». Reino Antiguo.

Una vez la momia recuperaba su capacidad para alimentarse, era el
momento de llevar a cabo un segundo ritual, llamado por los egipcios «Venir
al escuchar la voz». El objeto del mismo era hacerle saber al difunto que
estaba a punto de realizarse el ritual de las ofrendas y se requería su presencia
para alimentarse de ellas. Era el momento en que se sacrificaba el buey que
había participado en la procesión funeraria y se le presentaba la pata delantera
derecha a la momia (ofrenda khepesh). Tras ser adecuadamente consumida
por el ka del difunto, la pata y el resto del animal pasaban a formar parte de
las vituallas que no tardarían en consumirse durante el banquete funerario.

Tras esta invocación de ofrendas, la primera de una serie eterna, se
introducían en la tumba el difunto y todo el ajuar funerario traído en
procesión. No debía de ser tarea sencilla hacer descender la momia y el ataúd
por el pozo que conducía a la cámara funeraria, pero tras algunos sudores
todo quedaba en su sitio. Tras cerrarse y sellarse la entrada a la tumba, los
sacerdotes recitaban los conjuros adecuados, destinados a mantener intacto su
contenido para la eternidad. El ritual funerario había concluido y en ocasiones



un texto en el interior de la tumba recogía sus etapas fundamentales,
inmortalizándolas en piedra, listas para ser repetidas cuantas veces se leyera
el texto:

Bajar hasta la casa de eternidad en completa paz, que su honor pueda estar junto a Anubis, el
Primero de los Occidentales, después de que una invocación de ofrendas se haya hecho para él en
el tejado de la tumba, tras haber atravesado el lago, después de que haya sido beatificado por el
sacerdote lector, por el bien de su muy grande honor con el rey y Osiris.

Cruzar el firmamento en completa paz, subir la montaña de la necrópolis, que le cojan la mano
sus padres y su ka y todo jefe venerado, haciendo una invocación de ofrendas para él en el tejado
de su casa de eternidad, cuando ha alcanzado una buena y provecta edad en presencia de Osiris.

Falsa puerta de Ptahhotep.18

Ahora comenzaba el banquete funerario, en el cual tomaban parte todos
aquellos que habían participado en la procesión. Dependiendo de las
posibilidades de cada uno, se trataría de una celebración más o menos
espléndida, pero siempre llena de alegría y ganas de vivir. Las tumbas de los
nobles del Reino Nuevo en Tebas nos muestran imágenes repletas de
hombres y mujeres vestidos con sus mejores galas, adornados con conos de
perfume sobre la cabeza19 mientras escuchan la música y se deleitan con las
cabriolas de las bailarinas. Púberes sirvientas, vestidas sólo con un estrecho
cinturón, sirven bebida sin cesar. En los relieves y pinturas, hombres y
mujeres aparecen segregados por sexos; pero seguramente participando del
banquete en la misma habitación (¿el patio de la tumba, la casa del difunto?).
La intención no era sólo celebrar al muerto y su marcha al otro mundo, sino
también generar la tensión sexual que aquél necesitaba para renacer en el más
allá. Eran momentos de felicidad y desinhibición:

¡Tráeme dieciocho copas de vino!
Mira, quiero emborracharme.
¡El interior de mi cuerpo
está seco como la paja!

Tumba de Pahery.20

Todos tienen obligación de divertirse, nadie puede escapar al jolgorio. Si
bien la familia está apenada por la pérdida de un ser querido, también se
alegran, pues saben que en realidad no ha desaparecido, gracias al funeral ha
conseguido la vida eterna.



Horas después, satisfechos por haber colaborado en la transformación
del difunto en un akh, los participantes en el funeral se retiran a sus casas. El
lugar se va quedando silencioso mientras se limpian y recogen los restos del
festín para enterrarlos de forma ritual.21

Al igual que le sucedía estando vivo, el difunto necesitaba alimentarse
diariamente para poder subsistir en el más allá. Si no recibía sus vituallas de
forma regular, convertirse en akh no le habría servido de nada. Al igual que
la tarea de enterrarlo, la de presentarle a diario las ofrendas recaía
teóricamente en el primogénito del muerto, que actuaba entonces como hem-
ka o «servidor del ka». Realmente, en la mayoría de las ocasiones el
«servidor del ka» era una persona contratada para realizar la tarea. Es más,
muchas veces se trataba de una persona que había estado trabajando para el
difunto cuando éste vivía. Como la muerte no interrumpía la existencia de un
ser humano, en realidad el «servidor del ka» no hacía sino continuar con la
relación patrono-empleado mantenida hasta entonces. Ser elegido para
encargarse del culto funerario de alguien era una responsabilidad más que
bien recibida. Después de ser presentadas sobre la mesa de ofrendas ante la
falsa puerta de la tumba, donde su esencia alimentaba el ka del difunto, todas
las vituallas eran recogidas por el «servidor del ka», pues constituían su
salario. Si el difunto era una persona de posibles, el «servidor del ka»
conseguía una más que adecuada remuneración por sus servicios.

Las ofrendas del culto funerario procedían de una «fundación piadosa».
Antes de fallecer, el difunto dejaba estipulado que determinados ingresos de
determinadas de sus propiedades agrícolas y ganaderas estarían destinados a
su culto funerario.22 Un contrato legalmente reconocido formalizaba la
cesión. Podía tratarse de una única unidad de producción, pero lo normal es
que las ofrendas procedieran de varias fuentes distintas. En la decoración de
las tumbas suele haber un panel en forma de cuadrícula donde se detallan
estos bienes (Fig. 4.8) y otro donde los distintos orígenes de los bienes
aparecen representados en forma de portadoras de ofrendas, acompañadas del
nombre de la heredad que las ha producido.23



FIGURA 4.8. Estela de ofrendas. Guiza, IV dinastía.

La obligación del «servidor del ka» era realizar a diario la invocación de
ofrendas (Fig. 4.9), se colocaba delante de la falsa puerta de la tumba con un
brazo extendido y recitaba la ofrenda tal cual estaba escrita en ella. El texto
siempre era idéntico en cuanto a su estructura: «Una ofrenda que el rey
concede, que el dios concede, consistente en mil hogazas de pan, mil jarras
de cerveza, mil bueyes, mil aves, mil piezas de tela, mil vasos de alabastro y
un millar de todas las cosas buenas de las que vive el dios, para el ka de
(nombre del difunto)». Es la conocida fórmula hetep di nesu (Foto 7).
Después de pronunciarla, el sacerdote se arrodillaba frente a la mesa de
ofrendas (Fig. 5.12) y colocaba en ella las ofrendas físicas. Resulta más que
posible que aquéllas no llegaran nunca o casi nunca a ser expuestas sobre la
mesa de ofrendas (sólo en ocasiones especiales), pasando directamente a la
despensa del «servidor del ka». Trasladarlas a la tumba y desde ahí a casa era
una tarea pesada y reiterativa. Es fácil comprender que el encargado del culto
funerario simplificara sus tareas aprovechándose de que al ka del difunto le
bastaba con la lectura de la invocación de ofrendas y una pequeña libación.



FIGURA 4.9. Invocación de ofrendas para la princesa Watetkhethor. Mastaba
de Mereruka. Saqqara. VI dinastía.

Tras la lectura de la fórmula de ofrendas y la exposición de las mismas,
el «servidor del ka» se arrodillaba con el brazo izquierdo cruzado sobre el
pecho y el derecho flexionado y alzado junto a la cabeza, con ambos puños
cerrados. Este gesto ritual se conoce como sahet o «hacer que se convierta en
akh», que no es sino el objetivo final del ritual. Por último, tras leer un rollo
de papiro con algunos textos adecuados, el sacerdote salía de la tumba
caminando hacia atrás mientras limpiaba sus pasos con una escoba. La
ofrenda diaria había terminado. En el caso de los cultos funerarios más ricos,
es posible que intervinieran varios sacerdotes, cada uno encargado de una
tarea concreta.24

El «servidor del ka» no era el único cualificado para realizar ofrendas al
difunto. Las tumbas egipcias estaban pensadas de tal modo que cualquiera
pudiera entrar en ellas y leer la fórmula hetep di nesu en beneficio del muerto
allí enterrado. Muchas tumbas contienen también una «llamada a los vivos»,
un texto en el exterior que comienza con una frase de este tipo: «Oh tú que
pasas por delante de mi tumba...», donde se pide al paseante que penetre en la
mastaba o hipogeo para leer la fórmula de ofrendas, lo cual le reportará no
sólo la satisfacción de una buena acción, sino también el beneplácito del
difunto y los dioses, quienes harán innumerables cosas buenas para él. Y es
que, al contrario que nuestros cementerios, las necrópolis egipcias eran
lugares en plena ebullición, siempre repletos de gente. No sólo se celebraban
sin cesar los ruidosos funerales que ya conocemos, sino también las
ceremonias diarias de las ofrendas, a los cuales hay que sumar la algarabía
generada por quienes construían las tumbas. En el antiguo Egipto un
cementerio era algo vivo.

Además de por la obligación de las ofrendas diarias, las necrópolis eran
visitadas en determinados días de fiesta, cuando todo el mundo se trasladaba
a ellas para pasar la jornada y honrar a sus muertos. En algunas tumbas, el
difunto incorporó un texto donde especificaba cuáles eran las fechas
concretas. No quería dejar nada al azar y de paso le recordaba a su «servidor
del ka» cuáles eran sus obligaciones:



Una ofrenda que dan el rey y Osiris Khentiamentiu, señor de Abydos, para que la ofrenda le sea
concedida en su tumba que se encuentra en la necrópolis en la fiesta del Comienzo del Año, la
fiesta Thot, la fiesta Oaug, la fiesta de cada Primer Año, la fiesta de Sokaris, la fiesta del mes «del
calor», la fiesta del mes «del corte (?)», la fiesta de la procesión de Min, en cada fiesta de mes y de
medio mes, en el primer día de cada mes, cada día por el día durante la duración de la eternidad,
puesto que yo era alguien amado de su padre, alabado por su madre.

Dintel de la VI dinastía (Saqqara).25

En Tebas, asimismo, tenía lugar una fiesta donde la visita a los
cementerios era costumbre: la «bella fiesta del valle». Su origen parece
remontarse al Reino Medio, y durante la misma los sacerdotes partían en
procesión desde Karnak. Llevaban consigo la estatua de Amón-Ra y las
estatuas de los antecesores del faraón. Con ellas cruzaban el río y se dirigían
a un antiguo santuario dedicado a Hathor situado en el circo de Deir el-
Bahari. Durante el Reino Nuevo, cuando abandonaban el santuario de la
diosa se dedicaban a recorrer en procesión los templos de millones de años26

de la orilla occidental. Tras terminar el recorrido en Medinet Habu se
encaminaban a la orilla del río, desde donde cruzaban hasta el templo de
Luxor, para luego regresar al templo de Karnak. La tradición señalaba que en
este momento del año las familias debían ponerse sus mejores galas y
dirigirse a las tumbas de los antepasados para celebrar allí una fiesta. Muy
probablemente, en este tipo de celebraciones especiales se prescindía de los
«servidores del ka» contratados, y era el hijo primogénito del difunto quien
celebraba la invocación de ofrendas. Nadie mejor que la persona adecuada
para que un ritual alcanzara toda su potencia.



5

Amuletos, estelas, sarcófagos...

Los egipcios tenían la esperanza de llevar en la otra vida una existencia igual
o más placentera que la experimentada en este mundo. Por ese motivo,
cuando organizaban su tránsito hacia el más allá, incluían en su «equipaje»
tantos objetos útiles como pudieran permitirse. En primer lugar se
preocupaban de proteger la momia, centro neurálgico del proceso, con una
máscara, un ataúd y un sarcófago. Como seguridad añadida, entre las vendas
de la momia los embalsamadores introducían amuletos de todo tipo y un
escarabeo de corazón, destinado a evitar sorpresas en el juicio de Osiris. En la
tumba, colocados alrededor del difunto se encontraban el cofre de los vasos
canopos, un juego de ushebtis y los muebles y demás objetos personales. Para
que el difunto pudiera disfrutar de todo esto en el otro mundo, era
conveniente contar además con una estela de falsa puerta y una mesa de
ofrendas. Al menos, éste era el ajuar que los más privilegiados llevaban
consigo, el resto trataba de completarlo según sus posibilidades.

El origen de las máscaras funerarias egipcias parece bastante evidente.
Como ya hemos visto, durante el Reino Antiguo los cadáveres eran envueltos
en vendas impregnadas de yeso que se ajustaban al cuerpo. Al secarse
quedaba una especie de «cáscara» del difunto sobre la cual se pintaban los
rasgos del rostro: bigote, ojos, labios, nariz, etc. Cuando la momificación
evolucionó, los cuerpos comenzaron a envolverse en vendas sin enyesar y sin
individualizar los miembros. Como los egipcios eran por completo reacios a
deshacerse de nada que en un momento dado hubiera tenido una utilidad
ideológica, la solución adoptada para seguir contando con un elemento que
reprodujera el rostro del difunto fueron las máscaras funerarias. Como si



fueran un casco de buzo, cubrían toda la cabeza del cuerpo momificado. Su
uso ya estaba generalizado al menos desde la VIII dinastía; pero se trataba de
un elemento que sólo los más pudientes, y no todos, se permitían.

El material más habitual para este complemento funerario fue el
cartonaje, que no es sino el mismo empleado en las primeras momias: vendas
de lino empapadas en yeso y luego decoradas y pintadas. Los faraones podían
emplear materiales mucho más lujosos, como el oro, cuyo mejor ejemplo son
las máscaras de Tutankhamon. Limitada en principio sólo a la cabeza, en
algunos casos los extremos frontal y posterior de la máscara se alargaron
hasta llegar a cubrir gran parte del cuerpo.

Las máscaras funerarias dieron lugar a su vez a dos tipos distintos de
cubiertas para la momia. Por un lado, a finales del Reino Medio serían el
origen de los ataúdes antropomorfos. En realidad, hasta finales de la XVII
dinastía, los ataúdes antropomorfos eclipsaron en cierto modo a las máscaras
funerarias, pero éstas volvieron a resurgir a comienzos del Reino Nuevo. Por
el otro lado, a comienzos del Reino Medio apareció la costumbre de proteger
la momia dentro del ataúd con una estructura de bandas de cartonaje. De
forma similar a las tiras de cartón que evitan sufrimientos a los pasteles
comprados en una confitería, varias bandas de cartonaje dispuestas en
cuadrícula a lo largo y ancho del cuerpo envolvían la momia en una especie
de «jaula». El desenlace lógico fue terminar uniendo en un único elemento la
máscara y la «jaula» de cartonaje. Así nació la tabla de momia, que no es sino
una delgada lámina de madera colocada sobre el cadáver embalsamado como
si fuera una segunda tapa bajo la del ataúd. En ellas se representa el cuerpo
del difunto como si la tabla fuera transparente y se le pudiera ver: las mujeres
van vestidas con trajes largos y los hombres con faldellín o vestido largo. El
cartonaje era mucho más barato que la madera, de modo que las máscaras
siguieron utilizándose, pero modificadas. Pasaron de ser cascos dentro de los
cuales se introducía la cabeza del difunto a ser meras caretas colocadas sobre
el rostro de la momia.

Desde mediados de la XIX dinastía y hasta la XXII dinastía, las tablas
de momia pasaron a estar decoradas con una abigarrada serie de viñetas, alas,
figuras de dioses, etc., que seguía la moda de los sarcófagos contemporáneos.
Después apareció un nuevo tipo de cubierta de momia. Sobre una estructura



de adobe con las dimensiones y la forma aproximada de la momia en
cuestión, se aplicaba una gruesa capa de enlucido y encima de ella varias
capas de tiras de lino engomadas. La parte posterior quedaba abierta y, una
vez seco todo el conjunto, por ella se extraía el núcleo cortado en pedazos.
Seguidamente, a la cubierta se le aplicaba una capa de yeso y la momia se
colocaba en el interior. La parte trasera se «cosía» con cuerdas de lado a lado
para cerrarla, mientras la planta de los pies quedaba cubierta con una pieza de
madera independiente y cosida a la cubierta. Esta moda continuó hasta la
XXIII dinastía, cuando fue reemplazada por una red de cuentas que formaba
un dibujo de rombos y se colocaba directamente sobre el sudario de la
momia. La costumbre se perpetuó, así parece, hasta mediados de la época
ptolemaica, cuando volvieron a aparecer las máscaras funerarias.

Además de todas estas máscaras y cubiertas, las momias egipcias eran
entreveradas por los embalsamadores con numerosos amuletos, dispuestos
sobre el cuerpo entre las diferentes capas de vendas. Para hacernos una idea
de cuántos podían llegar a colocarse, baste recordar que la momia de
Tutankhamon fue protegida con algo más de cien amuletos de todo tipo:
diosas buitre, escarabeos, ojos udjat, diosas cobra, anillos de oro, cetros,
nudos tyet, pilares djed, etc.

De todos los amuletos que se colocaban sobre la momia, había uno que
cobró una gran importancia a partir del Reino Nuevo, si bien los primeros
ejemplos conocidos son de finales del Reino Medio. Se trata del escarabeo de
corazón.

Como sede de la inteligencia y los sentimientos del ser humano, el
corazón nunca era extraído del cadáver del difunto y se procuraba
proporcionarle cuanta mayor protección mejor. El amuleto elegido para ello
fue el escarabeo: una representación tridimensional y estilizada del Scarabeus
sacer o escarabajo pelotero. La característica más notable de este animal es
que empuja con sus patas traseras una pelota de estiércol en la cual introduce
sus huevos, que en un momento dado nacen dentro de ella y salen a la luz
rompiéndola. Los egipcios contemplaron fascinados este acontecimiento e
identificaron la pelota de estiércol con el disco solar, que contiene en su
interior la capacidad de renacer cada mañana, y al escarabajo con Khepri,
dios del amanecer, que empuja sin descanso el disco solar por el firmamento.



Amén de su capacidad regeneradora, el escarabeo tenía otro significado.
En egipcio su imagen se utilizaba para escribir el verbo kheper «convertirse
en», «cambiar», «transformarse», «tener lugar». Lógico entonces que lo
eligieran para escribir en la panza plana del coleóptero noticias que se quería
transmitir o recordar, como el casamiento de Amenhotep III. En el contexto
funerario, todas estas capacidades del escarabeo se utilizaron para
salvaguardar de cualquier mal al corazón y, a la vez, asegurarse de que
«tuviera lugar» la «transformación» del difunto en un akh. Pese a sus
afirmaciones en contrario, los egipcios no las tenían todas consigo con eso de
no haber cometido actos contra el dios mientras estaban vivos, por lo cual
utilizaban el escarabeo para escribir en él un texto en el que lo conminaban a
no dejarlos por mentirosos cuando lo pesaran en el juicio de Osiris:

Oh corazón mío el cual tengo gracias a mi madre; oh corazón mío que tuve sobre la tierra, no te
alces contra mí como testigo en presencia del señor de las cosas; no hables contra mí respecto a lo
que he hecho, no saques a relucir ninguna cosa contra mí en presencia del gran dios del oeste...

Libro de los muertos, 30.1

Así aleccionado, el corazón, casi un ente independiente, nunca osaba
poner en entredicho las afirmaciones contenidas en la «Confesión negativa».
El difunto podía estar seguro de que al ser colocado en el platillo de la
balanza tendría exactamente el mismo peso que la pluma maat. Los
escarabeos de corazón parecen haber sido típicos de la gente con recursos.



FIGURA 5.1. Ataúd-cesta de Tarkhan, I dinastía. Museo Británico.

Convertida en un precioso y duradero paquete, la momia era ahora
introducida en dos tipos diferentes de contenedor: primero, el ataúd y, luego,
el sarcófago. En general, cuando en un contexto egiptológico se hace
referencia a los recipientes donde los egipcios depositaban a los muertos, en
español casi siempre se utiliza la palabra sarcófago, considerándola sinónimo
de ataúd.2 Al hacerlo nos olvidamos de que se refieren a dos realidades muy
semejantes, pero distintas. Ambos objetos sirven para guardar el cadáver de
una persona, pero con matices. El ataúd es una caja donde se introduce un
cadáver para enterrarlo, mientras que el sarcófago es un elemento
monumental construido sobre el suelo y destinado al mismo menester. Los
primeros suelen ser de madera, si bien se conocen ejemplos en otros
materiales: metales preciosos, cuero, cañas, etc. Los segundos, por su parte,
suelen ser de piedra. En realidad, en el ámbito de lo egipcio antiguo, ni el
material ni la decoración influyen a la hora de decidir qué es cada cosa. Se
podría decir que el ataúd contiene el cadáver y el sarcófago contiene al ataúd.



FIGURA 5.2. Enterramiento predinástico con ataúd cerámico. Hammamiya.
Museo Petrie de Londres.

Los primeros ataúdes fueron lechos de ramas, cestas o pequeñas cajas
sin tapa a base de cañas (Fig. 5.1) e incluso grandes recipientes de cerámica
(Fig. 5.2). Después aparecieron los ataúdes en forma de caja de madera (Fig.
5.3). Durante el período protodinástico, si bien las tapas solían ser rectas, se
conocen también ejemplos con la tapa abovedada y los laterales cortos
prolongados hacia arriba. Es lo que se denomina forma de per-nu (Fig. 5.4),
un tipo de capilla que durante el Dinástico Temprano sería identificada con el
santuario nacional del Bajo Egipto en Buto. Estos primeros ataúdes son
bastante cúbicos, pues los cadáveres se depositaban en ellos en posición fetal.
Siguieron siendo así hasta la IV dinastía, si bien ya en la III dinastía se
conocen casos de ataúdes rectangulares (queresh en egipcio), convertidos
después en la norma. Su aparición coincidió con el desarrollo de la
momificación del difunto extendido. Al principio no presentan decoración
alguna, excepto una línea de texto junto al borde superior (la tapa es plana) y
un par de «ojos» dibujados a la altura de la cabeza. En el interior, el cadáver
descansa extendido sobre el costado izquierdo, con la cabeza en el norte y
apoyada sobre un reposacabezas. De este modo sus ojos están orientados
hacia el este y pueden utilizar los que están dibujados en la cara externa del
ataúd para «ver» el exterior. En la VI dinastía el interior comienza también a
decorarse, proceso que culminó durante el Reino Medio con la incorporación
de los Textos de los sarcófagos.



FIGURA 5.3. Ataúd de madera de la I dinastía. Tumba 1955 de Tarkhan. Museo
Británico.

FIGURA 5.4. Sarcófagos del visir Shepseskaf (en forma de per-nu) y su esposa.
Abusir, V dinastía.

El interior de los ataúdes de la XI y XII dinastías estaba recubierto por
imágenes y textos, lo cual no deja de tener su lógica, pues se trata de las
zonas que el difunto veía directamente. En la cara este, a la altura de los ojos
solía haber una falsa puerta dibujada, así como una mesa de ofrendas y una
lista de ofrendas funerarias. La cara oeste se podía decorar con una escena
funeraria. Una estrecha banda continua recorre las cuatro caras interiores con



imágenes de los numerosos objetos necesarios para el difunto en el más allá;
suelen estar distribuidos de forma coherente, con las sandalias en los pies, las
armas cerca de los brazos, etc. El exterior sigue un único diseño, típico del
Reino Medio, en el que siempre están presentes los «ojos»: la fórmula de
ofrendas aparece escrita en una línea horizontal en la parte superior de cada
cara del ataúd, completada con líneas verticales de texto que proclaman al
difunto un imakhu o «venerado» delante de diversos dioses; en los lados
largos la superficie queda dividida así en tres recuadros enmarcados por el
texto y en uno en los cortos (Fig. 5.5). Como resultado de la disgregación
política del Primer Período Intermedio, durante el Reino Medio aparecieron
hasta catorce variantes regionales básicas en la decoración de los ataúdes. Se
puede hablar incluso de un estilo del Alto Egipto y de otro del Bajo Egipto.

FIGURA 5.5. Distribución de los textos de invocación en un ataúd rectangular
del Reino Medio (tipo RIV).

Como parece demostrar su tamaño, demasiado pequeño como para
contener uno, hasta la V dinastía da la impresión de que los faraones no se
enterraron en ataúdes, sino directamente en los sarcófagos de piedra de sus
pirámides (Fig. 5.6). Durante el Reino Medio, los ataúdes de la familia del



soberano y demás personajes enterrados en las necrópolis reales presentan un
estilo propio, llamado de «la corte». Se trata de unas largas cajas
rectangulares con o sin textos exteriores y con la tapa abovedada, la cual
puede aparecer sin las prolongaciones laterales hacia arriba. Son ataúdes más
sencillos, pero mucho más ricos y mejor terminados que los de la gente
normal.

Es precisamente la familia real el origen de lo que llegaría a ser el
característico ataúd egipcio: el antropomorfo. Ashyt, una de las mujeres
enterradas en el complejo funerario de Montuhotep II (Foto 17), es el primer
ejemplo conocido de momia con una cubierta antropomorfa de cartonaje. En
realidad, el ataúd que contiene a la reina imita el aspecto de una momia con
máscara: la parte inferior del cuerpo es blanca, como lo son las vendas de una
momia, mientras el rostro y los hombros están coloreados, como sucede en
las máscaras. No tardaron en aparecer variaciones, donde el color blanco fue
sustituido por el negro de la fértil tierra del Nilo o la policromía. Durante la
XIII dinastía y el Segundo Período Intermedio siguieron utilizándose los
ataúdes rectangulares, pero con un estilo propio: forma de pernu muy
exagerada, fondo negro y textos específicos de la época. Los ataúdes de la
realeza, como el del faraón Hor (XIII dinastía), prefirieron seguir el estilo
más arcaico de caja rectangular de tapa plana. Durante la XVII dinastía estos
ataúdes fueron perdiendo importancia en favor de los antropomorfos (suhet
en egipcio), construidos con maderas locales, los cuales adquirieron unas
características particulares. La principal fue el deseo de mostrar al difunto
como un ser alado, un ba. Es lo que se conoce como ataúd tipo rishi, palabra
que en árabe significa «emplumado». Sólo la cara, el collar ancho y la planta
de los pies quedan libres de plumas, que nacen en los hombros del ataúd y
cubren toda la superficie del mismo. Con el tiempo el ataúd rishi sufrió
algunas modificaciones, como la inclusión de unas bandas similares a las que
mantenían en su sitio el sudario de la momia, el dibujo de figuras divinas en
los pies y el añadido de otros motivos decorativos.

Los ataúdes de la realeza y de los plebeyos volvieron a separar sus
caminos con la llegada de los tutmósidas. Mientras que ajenos a la moda los
soberanos egipcios siguieron utilizando el sarcófago rishi hasta la XX
dinastía, sus súbditos regresaron a la tradición de los ataúdes «blancos». El



color del rostro del ataúd variaba según la convención del sexo (amarillento
para las mujeres, rojizo para los hombres) y las tiras exteriores eran amarillas.
Bajo el collar aparecía una imagen de la diosa Nut, primero como un buitre y
luego como una mujer, en ambos casos con las alas extendidas. Al principio,
los cuadros delimitados por las tiras se dejaron en blanco, para luego pasar a
decorarse con imágenes de dioses en la tapa y, en los laterales de la caja,
escenas funerarias, de ofrendas o de Anubis, Thot o los hijos de Horus. A
comienzos de la XVIII dinastía los sarcófagos comenzaron a ser dotados de
manos, en ocasiones con brazos, que sujetaban amuletos djed y tit; también
se incorporó entonces la barba curva. A partir del reinado de Tutmosis III, los
ataúdes pasaron a ser negros. Sobre este fondo oscuro los textos e imágenes
se pintaban de amarillo o se cubrían con pan de oro. Las manos y el tocado
también eran amarillos, mientras el color del rostro se adecuaba al sexo del
difunto. El primer ataúd de este tipo que se conoce es el de la madre de
Senenmut, llamada Hatnofret. Otra novedad del período consistió en el uso
de varios ataúdes consecutivos, similares a unas muñecas rusas, el más
exterior de los cuales solía ser un sarcófago de piedra. Uno de los ejemplos
más completos es el de Tutankhamon.

Tras la época amárnica, durante la cual los ataúdes dejaron de decorarse
con imágenes de los dioses tradicionales, el color predominante de aquéllos
pasó a ser el amarillo, decorado cada vez con mayor número de escenas y
textos policromos. Una novedad importante de la XIX dinastía fue la
aparición de un tipo de ataúd cuya tapa representaba al difunto como una
persona viva, vestida con sus mejores galas y los brazos en poses adecuadas:
los hombres apoyados sobre los muslos (Fig. 15.1), y las mujeres con una
mano sobre el pecho y la otra sujetando un adorno floral. Durante la XXI
dinastía los ataúdes siguieron siendo de tipo «amarillo», pero con toda la
superficie exterior ocupada por escenas y textos breves: símbolos de
resurrección, escarabajos alados, discos solares, imágenes de Nut y figuras
del difunto realizando ofrendas a los dioses. El interior pasó a estar decorado,
también, con filas de dioses en los laterales y una gran imagen de un pilar
djed o de la diosa del oeste en la base de la caja. Por estas fechas casi había
cesado la decoración de las paredes de la tumba, por lo que se utilizaron los
ataúdes para incorporar las necesarias escenas funerarias.



A partir de la XXII dinastía, las variaciones en los temas y viñetas de los
ataúdes cada vez son mayores, al tiempo que tienden a simplificarse. En
ocasiones la decoración consiste en la peluca, la cara, el collar y una breve
inscripción exterior, con una figura de la diosa Nut dibujada en el interior de
la tapa. El horror vacui de la dinastía anterior desaparece y se vuelven
características las figuras aladas. Cuando la decoración es más compleja se
tiende a organizar las figuras de los dioses de forma simétrica. La falta de un
gobierno central fuerte facilitó la aparición de numerosas variantes
decorativas provinciales. Durante las dinastías XXV (kushita) y XXVI (saíta)
se alcanzó de nuevo una cierta uniformidad. La forma del ataúd pasó a imitar
la de los usehbtis, con el difunto representado como una momia sobre un
pedestal y con un pilar dorsal. Al mismo tiempo, los textos comenzaron a
ganar terreno a las viñetas. Estas formas continuaron en uso hasta la época
ptolemaica.

Todos estos cambios en la forma y decoración de los ataúdes egipcios
no son sino reflejo de los cambios ideológicos habidos en el antiguo Egipto.
En un principio es posible que el ataúd fuera considerado como una
representación de la casa del difunto, donde podía reposar para la eternidad.
Hacia finales del Reino Antiguo el ataúd se consideraba más bien una
representación de la propia tumba. Más tarde, con la incorporación de la
figura de la diosa Nut extendida en la parte interior de la tapa, el ataúd pasó a
ser una representación del universo: la tapa era el firmamento, la base el más
allá y las paredes actuaban como los puntos cardinales de ambos. Al mismo
tiempo, la presencia de la diosa del cielo dibujada en la parte interior de la
tapa convertía este lugar recogido y cálido en el útero de la divinidad, donde
el difunto —identificado con Osiris y Ra— renacía cada mañana. El ataúd era
mucho más que un mero recipiente y los sarcófagos se encargaron de
proporcionarle una protección añadida a su precioso contenido. Eran un
elemento imprescindible del ajuar funerario. Todos necesitaban el suyo, y si
no había suficientes recursos, los miembros de una familia podían llegar a
compartir uno. En época ramésida un ataúd equivalía en precio a un burro o
una vaca pequeña. Se trata de una cantidad considerable, pero asequible para



casi todo el mundo dispuesto a ahorrar durante toda una vida. Además,
siempre cabía la posibilidad de que varios miembros de la familia
contribuyeran a la compra pensando en compartir el ataúd en el futuro.

FIGURA 5.6. Sarcófago de Khufu en su pirámide. Guiza, IV dinastía.

Los primeros sarcófagos conocidos datan de la III dinastía y se
encontraron en las tumbas pozo de la pirámide Escalonada de Djoser (Fig.
7.2.7). Se han encontrado restos que prueban que en su momento contuvieron
ataúdes de madera con restos humanos (véase el capítulo 8). Eran de forma
rectangular con tapa curva y prolongaciones laterales, el estilo per-nu, que
continuó siendo utilizado por particulares durante todo el Reino Antiguo (Fig.
5.4). Como ya se ha comentado, en esta pirámide, así como en las demás del
Reino Antiguo hasta la V dinastía, el faraón fue enterrado sin ataúd de
madera, actuando como tal el cofre de piedra que encontramos en la cámara
funeraria. Se tardó algún tiempo en decidirse por la forma adecuada para los
soberanos del Reino Antiguo. El sarcófago/ataúd de Djoser es la propia
cámara funeraria, construida a base de vigas de granito. Su sucesor,
Sekhemkhet, enterró en su pirámide un sarcófago rectangular con un panel
lateral en vez de una tapa superior; fue encontrado sellado y vacío.
Sarcófagos ovalados se conocen en las pirámides de Khaba en Zawiet el-
Aryan y en la de Djedefre en Abu Rowash; sin embargo, la forma que se
impuso para los faraones fue la rectangular de tapa plana (Fig. 5.6). Cuando
la hubo, la decoración externa de los sarcófagos del Reino Antiguo fue una
«fachada de palacio», que en determinados casos era muy elaborada, como en



el de Menkaure (Fig. 5.7). En las pirámides de la VI dinastía los sarcófagos
contuvieron una línea de texto con la titulatura del faraón, dispuesta por lo
general en el exterior.

FIGURA 5.7. Dibujo del sarcófago de Menkaure.

La principal novedad introducida durante el Reino Medio fue la creación
de sarcófagos a base de losas de piedra independientes. Los ejemplos más
logrados son los de las reinas de Montuhotep II, con la particularidad de que
la decoración interior y exterior de los de Ashyt, Kawit y Kemsit es poco
habitual. Tanto el interior pintado como el exterior grabado presentan temas
que a primera vista parecen de la vida cotidiana en vez de funerarios, como
realmente son. En la XII dinastía, el sarcófago de Amenemhat II también fue
construido con losas de cuarcita. En otros sarcófagos regios de la época
aparece como novedad la presencia en el perímetro de la parte inferior
externa de la caja de una «fachada de palacio» muy elaborada; en este caso
una copia del recinto de Djoser.

El conocimiento durante el Primer Período Intermedio de que en
tiempos de turbulencia política, como los que se avecinaban, las tumbas
reales podían saquearse llevó a dos innovaciones importantes en los
sarcófagos reales. La primera consistió en la incorporación al sarcófago de la
caja para los vasos canopos. El primero en disfrutar de este modelo fue el rey
Ameniquemau (XIII dinastía), en su pirámide de Saqqara Sur. Su cuerpo y
sus vísceras reposaron juntos en un único bloque de granito tallado con la
forma adecuada: ataúd y caja para canopos. El modelo se repitió en las



pirámides de Mazghuna Sur, en la de Khender y en la pirámide sin terminar
de Saqqara Sur. En ellas se incorporó una segunda novedad técnica. Los
sarcófagos crecieron en tamaño hasta alcanzar sus tapas monolíticas un peso
excepcional, y para situarlas en posición se empleó un sistema «hidráulico»:
soportes que reposaban sobre depósitos de arena que, al vaciarse lentamente,
permitían encajar la tapa en su sitio. El sarcófago en forma de per-nu y la caja
para canopos de la pirámide sin terminar de Saqqara Sur también fueron
tallados en el monolito de cuarcita que es la cámara funeraria, formando un
todo con ella.

FIGURA 5.8. Sarcófago en forma de cartucho perteneciente a Amenhotep II,
XVIII dinastía. Valle de los Reyes (KV 35).

Durante el Reino Nuevo, los sarcófagos de piedra desaparecieron para
los funcionarios y los súbditos con posibles, que hubieron de limitarse a
construirlos de madera (en forma de per-nu y de per-ur).3 Sólo los faraones
disfrutaron del privilegio de los sarcófagos líticos. Los primeros fueron
rectangulares de tapa plana, pero luego se adoptó un modelo ovalado en la
parte de la cabeza, que imitaba la forma de un cartucho y procuraba a la
momia y su ataúd una protección ideológica añadida (Fig. 5.8). El exterior se
decoró con imágenes de diosas (Isis, Neftis) en los lados cortos y de dioses
(los cuatro hijos de Horus, Anubis) en los lados largos, acompañados de
textos sencillos. Akhenaton se decidió por un sarcófago rectangular con el
disco solar como deidad protectora general y Nefertiti en cada esquina como
protección original. Los faraones postamárnicos, Tutankhamon, Ay y



Horemheb, siguieron con la forma rectangular; pero tallaron en el sarcófago
real las diosas protectoras de los vasos canopos, cada una de las cuales abraza
con las alas una de las esquinas de la caja de piedra (Fig. 5.9).

FIGURA 5.9. Sarcófago de Ay, con diosas aladas en las esquinas. XVIII
dinastía. Valle Occidental (WV 23).

Mientras los sarcófagos de los particulares siguieron siendo de madera y
con forma de per-ur, la decoración dejó de separar a las deidades por su sexo,
situándolas ahora por toda la superficie, que era de color amarillo.

Los sarcófagos reales regresaron a la forma de cartucho con la tapa
ligeramente curvada. Ramsés I tuvo un sarcófago de piedra, pero Seti I y
Ramsés II parecen haber preferido uno de madera, si bien no se han
encontrado restos de los mismos. Merenptah se construyó varios sarcófagos
consecutivos: los interiores en forma de cartucho y con una tapa tallada en
forma de difunto, mientras el inmenso sarcófago exterior era rectangular y
con tapa plana. La decoración de todos ellos consistió en imágenes y textos
de alguno de los libros del otro mundo. Los faraones ramésidas de la XX
dinastía continuaron con esta decoración y la forma de cartucho.

Los primeros faraones del Tercer Período Intermedio se dedicaron a
usurpar los sarcófagos de sus antecesores del Reino Nuevo (uno de los de
Merenptah fue reutilizado por Psusennes I), para terminar fabricando los
suyos propios con forma de cartucho. La Baja Época vio un renacimiento de
los sarcófagos de piedra, con el difunto tallado en la tapa y muy decorados.



A partir de la IV dinastía se empieza a encontrar junto a los sarcófagos
—de hecho al sureste de los mismos— otro elemento del ajuar funerario, los
vasos canopos, que como ya sabemos servían como contenedores de las
vísceras del difunto. Su nombre procede de una equivocación de los primeros
egiptólogos, que identificaron la figura de Canopo —timonel de Menelao y
adorado en el Delta en forma de jarra— con la imagen de esos mismos
objetos encontrados en las tumbas egipcias.

El primer ejemplo que se conoce es el ya mencionado de la reina
Hetepheres, de la IV dinastía (véase el capítulo 3). Durante el Reino Antiguo,
las cajas para canopos se tallaron en piedras blandas o en las paredes o suelo
de las tumbas. Contenían cuatro jarras con tapas planas o ligeramente
cónicas. El primer cambio importante tuvo lugar durante el Primer Período
Intermedio, cuando estas tapas lisas fueron sustituidas por otras en forma de
cabeza humana. Las vísceras eran tratadas como si fueran pequeñas momias
del difunto; algunas incluso recibían máscaras funerarias. A finales del Reino
Medio el equipo de canopos estaba formado por las jarras, una caja de
madera que las contenía, cuya forma imitaba la de los ataúdes de la época, y
un cofre exterior de piedra que imitaba los sarcófagos líticos del momento.
Un texto escrito en la parte frontal de los vasos los colocaba bajo la
protección de su diosa correspondiente.

Durante el Reino Nuevo se produjo un cambio ideológico importante,
las tapas comenzaron a dejar de tener caras humanas para ser reemplazadas
por los rostros de cada uno de los cuatro hijos de Horus: los intestinos se
identificaron con Qebehsenuef, con cabeza de halcón y colocados bajo la
protección de la diosa Selket; el estómago se identificó con Duamutef, con
cabeza de chacal y bajo la protección de la diosa Neith; el hígado se
identificó con Imsety, con cabeza humana y bajo la protección de la diosa
Isis; por último, los pulmones se identificaron con Hapy, con cabeza de
babuino y bajo la protección de la diosa Neftis.

Isis, extiende tu protección sobre Imsety que está en ti, oh honrado delante de Imsety, el rey del
Alto y el Bajo Egipto, Hor.

Vaso canopo del rey Hor.4



Las vísceras ya no eran representaciones del difunto, sino encarnaciones
de los hijos de Horus, genios funerarios por excelencia. Mientras el ajuar de
canopos de la gente con posibles seguía imitando la forma típica de ataúdes y
sarcófagos, para los soberanos del Reino Nuevo se desarrolló un modelo
específico. El cofre presenta a las diosas protectoras talladas en las esquinas.
Las jarras pasan a ser huecos horadados en el bloque, con tapas que
representan al soberano y en cuyo interior las vísceras reposan en sarcófagos
en miniatura. En la XX dinastía los vasos volvieron a ser objetos
independientes sin un contenedor identificable; los de Ramsés IV son de gran
tamaño. Pese a que durante la dinastía siguiente las vísceras eran devueltas al
interior del cadáver tras ser momificadas, se siguieron produciendo falsas
cajas para canopos como parte del ajuar funerario. Los vasos volvieron a
contener las vísceras a partir de la XXVI dinastía, si bien durante la Baja
Época éstas pasaron a colocarse entre las piernas. Los ejemplos de canopos
de la época son muy escasos.

Una sorprendente peculiaridad de los enterramientos de los reyes de las
dinastías tinitas es que fueron inhumados rodeados por multitud de servidores
sacrificados. No tardaron mucho en darse cuenta de que tal holocausto era
una pérdida económica enorme, pues privaba a la corte de una importante
cantidad de artesanos cualificados. La solución consistió en sustituirlos en la
tumba por imágenes grabadas o pintadas en la pared, que durante la VI
dinastía pasaron a estar acompañadas por figuritas de caliza en forma de
sirvientes realizando una tarea: moler grano, despiezar un animal, etc.
Durante el Reino Medio las figuras pasaron a tallarse en madera y a aparecer
organizadas en grupos. Se trata de maquetas donde se representan las labores
diarias más variopintas. En una podemos ver un taller de carpintería, en otra
una panadería o un grupo de soldados de la guardia personal de un alto
funcionario, en la de más allá un telar a pleno rendimiento junto a otra con el
recuento de ganado...



FIGURA 5.10. Ushebty de Userhat, XXI dinastía. Colección particular.

A partir de la XI dinastía, las maquetas y figuras de servidores
depositadas hasta entonces en las tumbas fueron sustituidas por unas
figurillas funerarias (Fig. 5.10) cuyo nombre varió con el tiempo. Durante el
Reino Medio, los textos que aparecen ocasionalmente en la parte frontal se
refieren a ellas como shabtis, una expresión que se mantuvo durante toda la
época faraónica. La variante shawabti se utilizó desde la XVII dinastía hasta
la XXV dinastía. A finales del Reino Nuevo podemos encontrar la variante
shebti. En cambio, la denominación ushebtis es más tardía, pues aparece en la
XXI dinastía y se sigue utilizando durante la Baja Época. El significado de
las dos primeras expresiones no está muy claro, pero quizá esté relacionado
con la palabra «comida» o «bastón» (shabti) o «madera» (shawabti). La
tercera expresión (shebti) vendría a significar «sustituto», mientras que la
última de ellas es algo más evidente, pues ushebty significa «respondedor».
El texto que aparece escrito sobre ellas aclara a la perfección cual era su
utilidad:

Fórmula para hacer que un ushebti realice los trabajos para alguien en el reino de los muertos.



Palabras dichas por (nombre del difunto). Que diga: «Oh, este ushebti de (nombre del difunto),
si me llaman, si soy designado para realizar todos los trabajos que se hacen habitualmente en el
reino de los muertos, ¡pues bien! el aprieto te será encargado allí, como alguien que realiza su
tarea. Ocupa mi puesto en todo momento para cultivar los campos, para irrigar las orillas y para
transportar la arena de Oriente hacia Occidente. “¡Aquí estoy!”, dirás».

Libro de los muertos, 6.5

La función de los shabtis era suplir al difunto cuando en la otra vida se
le requiriera para realizar cualquier tipo de labor.

Los primeros shabtis, de cera o barro, aparecen como sustitutos del
cuerpo del difunto, envueltos en tela y depositados dentro de cajas de madera.
A partir de la XII y XIII dinastías adquirieron forma de momia y, por lo
general, se fabricaron en piedra. No todos tienen texto y cuando éste aparece
lo hace en su versión simplificada. Este tipo de figura funeraria, que da la
impresión de haber desaparecido durante el Segundo Período Intermedio,
reapareció con fuerza a partir de la XVII dinastía, cuando se tallaban en
madera de forma tosca y eran depositados en las tumbas dentro de un
pequeño ataúd del mismo material.

La llegada del Reino Nuevo supuso algunas innovaciones en las
figuritas funerarias. La más destacada es que por primera vez se incorporaron
shabtys al ajuar funerario de los soberanos. También fue entonces cuando las
figuras comenzaron a representarse con una azada en cada mano y una cesta a
la espalda. Siguiendo la tendencia de los ataúdes, los shabtis de principios de
la XVIII dinastía eran blancos con textos en azul, amarillo o rojo. Los del
final de la dinastía, en cambio, tenían los textos y detalles en amarillo sobre
un fondo oscuro. Pese a lo que pudiera parecer, durante la época amárnica se
siguieron fabricando shabtis y no sólo eso, sino que además tuvo lugar un
cambio importante. Hasta entonces lo tradicional era depositar unos cuantos
shabtis dentro de cada tumba, ahora el ideal pasó a ser tener 365 de ellos, uno
para cada día del año, además de un capataz por cada grupo de diez, lo que
supone un total de 401 figuritas. Los shabtis capataces no son momiformes,
van vestidos con ropa de diario y no llevan los aperos de labranza.

Durante el Tercer Período Intermedio, las figuritas funerarias pasaron a
ser consideradas como esclavos, más que como imágenes del difunto. Su
nombre se adecuó al cambio: ahora comenzaron a conocerse como ushebtis,
«respondedores». Los fabricados durante la XXI dinastía suelen tener color



azul y son de fayenza, la mayoría realizados en moldes. En la Baja Época el
color pasó a ser verde, con cuerpos estilizados, peluca tripartita estriada y
larga barba trenzada.

Para que todos los elementos del ajuar funerario de los que hemos
hablado pudieran sobrevivir eternamente, en especial el muerto, era necesaria
la presencia de dos elementos: la falsa puerta y la mesa de ofrendas. La
tumba era la casa del difunto, allí donde la parte física de su ser pasaría la
eternidad. Si bien la momia no requería más alimento, no sucedía lo mismo
con el ka. Para continuar viviendo en el más allá, el difunto necesitaba estar
en contacto con la esfera terrestre y recibir de ella los alimentos necesarios
para su supervivencia. La tumba se convertía en un punto de contacto entre
este mundo y el otro; pero de no contar con un sistema de tránsito efectivo,
las partes no físicas del difunto no podrían cruzar el umbral entre ambos
mundos. Para ello se desarrollaron las falsas puertas. Las falsas puertas de las
tumbas egipcias responden perfectamente a su nombre. Se trata de estelas
talladas para representar una puerta estrecha con su dintel (Fig. 2.3). Debajo
de éste, cubriendo todo el vano de la puerta, siempre aparece una estera
enrollada representada como un cilindro. A ambos lados de la puerta en sí,
formando parte de la misma estela, pueden aparecer varias columnas de texto
e imágenes del difunto y su familia. En ocasiones el difunto aparece en bulto
redondo, como saliendo directamente de la pared (Fig. 5.11). Los textos de la
estela de falsa puerta no sólo mencionan su nombre, sino también la fórmula
de ofrendas (Foto 7).



FIGURA 5.11. Mereruka saliendo para recoger los alimentos depositados sobre
la mesa de ofrendas. Saqqara, VI dinastía.

La falsa puerta comenzó colocándose en la fachada este de las mastabas
más arcaicas. Seguidamente, para protegerla del vandalismo y la intemperie,
se construyó a su alrededor un pequeño cobertizo, la capilla ka. Cuando la
estructura de la tumba se llenó de habitaciones, la falsa puerta se colocó
siempre en la pared oeste de la más occidental de estas cámaras. Hasta allí
tenía que penetrar diariamente el «servidor del ka» para realizar el ritual de
las ofrendas.

Además de leer la invocación de ofrendas y realizar del modo adecuado
los ritos, los sacerdotes necesitaban de un lugar adecuado para disponer las
ofrendas físicas y conseguir que el ka del difunto se alimentara con ellas.
Durante el Período Predinástico cumplió esta función una sencilla estera de
cañas extendida sobre el suelo, a partir de la cual surgió el concepto de mesa
de ofrendas. Éstas terminaron adoptando el contorno general del jeroglífico
hetep , que significa precisamente «ofrenda», y no es más que una
representación «a la egipcia» de la consabida estera predinástica con un pan



encima de ella (Fig. 5.12). Otro tipo es la que presenta en su superficie
depresiones para contener los líquidos de las libaciones. La mesa más
habitual fue una combinación de estos dos modelos, por lo general, con el
relieve de ofrendas tallado en la superficie. De este modo, los líquidos
derramados sobre ella impregnaban las ofrendas a la vez que eran
impregnados por ellas. El difunto podía estar seguro de que su ka se
alimentaría convenientemente, no sólo gracias a la mesa de ofrendas, sino
también a los alimentos que se enterraban junto a él, presentes en la mayoría
de las tumbas.

FIGURA 5.12. La típica mesa de ofrendas egipcia, en forma de signo hetep y
con las ofrendas representadas en relieve sobre una estera.

Un ostracon de la época de Ramsés III nos describe cuál era el contenido
de una tumba de Deir el-Medina:

Año 25, primer mes del verano, día 9. Lista de todas las cosas encontradas en la tumba en ruinas
que se encuentra frente al lugar de enterramiento de Amennakht, hijo de Ipuy. Un sarcófago de
piedra del dios. Un sarcófago con un paño mortuorio de lino. Un ataúd con un paño mortuorio de
lino. Un taburete plegable de ébano con cabezas de pato, arreglado. Dos lechos. Un taburete de
papiro con una sola pata. Tres reposacabezas. Una cesta repleta de telas viejas. Dos pares de
sandalias. Una paleta. Una [---]. Un odre de agua. Una cesta-debw. Contenido: un cuchillo, un
alfiler, un cuenco, un vaso de libación, una caja con cuchillas para afeitarse, una cuchilla giratoria,
una cuchilla para raspar, recipientes de granito, cinco recipientes-menet, un cuenco, un recipiente-
tjab, un bastón, una cesta de comida con pan, un keren de madera, un recipiente-kab de alabastro,
dos contenedores-nesi para medicamentos, una cesta-debw. Contenido: un amuleto de fayenza, un
recipiente-kab, un recipiente-henw para ungüentos, diez [---] una cesta-debw. Contenido: un
recipiente-kab de alabastro, un peine, unas pinzas para las cejas, un recipiente-nemeset de
alabastro, un har, dos piezas de tela perfumada.

Ostracon Viena AEG. 1.6



Si bien el contenido del ajuar varió con el tiempo y la riqueza de sus
dueños, podemos tomar como ejemplo las tumbas intactas del Reino Nuevo
estudiadas por S. T. Smith para sistematizar un poco el contenido de un típico
enterramiento egipcio.

Las tumbas de todos los grupos sociales contaban con un sarcófago,
joyas, un juego de utensilios de tocador y varias cestas y cajas. Según
subimos en la escala social, bastante matizada, podemos encontrar otros
objetos. La llamada «clase media» incorporaba también shabtis, una estatua,
ramos de flores, los vasos canopos, amuletos y un escarabeo de corazón. A
los cuales hay que añadir herramientas de la profesión del difunto, sandalias,
vestidos, ofrendas de comida y algunos muebles básicos, como una silla y
una cama (Fig. 6.8). Las personas ligeramente mejor situadas en la escala
social incorporaban a su ajuar papiros funerarios, una máscara, un tablero de
senet, recipientes de piedra y metal, lino y muebles. Complementado en el
caso de la clase alta con varios sarcófagos, alimentos momificados y objetos
de cristal (Fig. 12.5). Uno había de poder disfrutar en el más allá del mismo
tipo de lujos a los que estaba acostumbrado en esta vida.



6

Tumbas de ricos y pobres

Si bien todos los habitantes del valle del Nilo terminaron por tener la
capacidad de acceder al otro mundo y allí vivir eternamente transformados en
un akh, para poder conseguirlo necesitaban disponer de una entrada al
mismo. Como además se trataba de accesos personales e intransferibles,1
podríamos decir que cada egipcio se vio en la necesidad de tener que
construir su propia puerta al mundo de los muertos. Nos estamos refiriendo,
como no, a las tumbas.

La presencia del cuerpo del difunto, de su ajuar funerario, de una mesa
de ofrendas y de una estela de falsa puerta convertía a las tumbas en lugares
de tránsito entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Evidentemente,
como ya vimos en el capítulo anterior, la presencia y calidad de toda esta
parafernalia dependió de la riqueza y posibilidades de cada uno. En realidad,
la mayor parte de los egipcios se enterró de forma sencilla: en la arena del
desierto, con sólo algunos objetos utilizados durante su vida y con la
esperanza de que sus descendientes realizaran de vez en cuando alguna
ofrenda en su nombre.

La costumbre de la inhumación comenzó durante el Período
Predinástico, cuando Egipto no era todavía un Estado unificado y en la parte
sur del país los muertos se enterraban de forma distinta a los de la zona
septentrional. El tipo de tumba era igual. Como el terreno inundable no era
adecuado para situar los sepulcros, pues la crecida podía deshacerlos y
terminar por esparcir su contenido, las necrópolis egipcias siempre estuvieron
situadas en el desierto.

Las tumbas predinásticas eran agujeros ovalados de aproximadamente
un metro de longitud en los cuales se introducía el cadáver en posición fetal
(Figs. 2.1, 5.1 y 6.1; Foto 4). El conjunto ganaba estabilidad al ser la boca del



agujero siempre más ancha que el fondo.

FIGURA 6.1. Esquema de una tumba predinástica.

Este sencillo modelo de tumba fue utilizado durante todo el período
faraónico por los egipcios con menos recursos económicos.

La principal diferencia entre las tumbas predinásticas del Alto Egipto y
las del Bajo Egipto se encuentra en el ajuar funerario que acompaña a los
muertos. En las culturas septentrionales (Fayum, Merimde, Omari y Maadi)
los difuntos se enterraban casi sin él. En El Fayum sólo se ha encontrado una
tumba2 y en Merimde algunos muertos no presentan orientación preferente.
Por su parte, en Omari los muertos fueron enterrados desnudos sobre una
estera, en posición fetal, sobre el costado izquierdo, con la cabeza orientada
al sur y las manos a la altura de la cabeza. El ajuar se limita a un recipiente de
cerámica lleno de arena. Los habitantes de Maadi, por el contrario, preferían
enterrarse sobre el costado derecho, con la cabeza unas veces hacia el norte y
otras hacia el sur.

En las culturas meridionales coetáneas de las anteriores (badariense,
amraciense y gerzeense), los enterramientos presentan una diferencia
sustancial con respecto al norte y es la existencia de un importante ajuar
funerario que nunca falta ¡siempre que los saqueadores no lo encontraran
primero! Los muertos badarienses se enterraban en posición fetal, con la
cabeza hacia el sur y mirando al este, acompañados siempre por recipientes
de cerámica, peines de marfil, paletas de maquillaje, cuentas, etc. Como bien
dejan ver los enterramientos, la estructuración de la sociedad egipcia
comenzó en esta época; pues hay algunos objetos de gran prestigio, como
pueda ser un cetro, que sólo encontramos en muy raros casos. Dada la



dignidad que confiere este objeto en épocas posteriores, su presencia en una
tumba sin duda distingue a su dueño del resto de la sociedad. Durante el
amraciense y el gerzeense, conocidos también como Nagada I y Nagada II
respectivamente, esta diferenciación social no cesó de aumentar. Al final, en
el sur del valle del Nilo se produjo la aparición de una sociedad estratificada
cuya cultura material se extendió hacia el norte y terminó desplazando a la
del Bajo Egipto. Por entonces, las tumbas meridionales comienzan a mostrar
de forma cada vez más evidente las diferencias de riqueza de sus dueños. Al
principio siguen siendo agujeros ovalados en el suelo, pero luego pasaron a
tener las paredes rectas. Es en este momento cuando las tumbas de los
miembros de la elite egipcia, en especial las de sus gobernantes, comienzan a
distinguirse con claridad de las del resto de la sociedad. La aparición de los
primeros protoestados, los cuales no tardaron en amalgamarse en una entidad
política que unificó todo Egipto, condujo a la creación de las mastabas. Éstas,
junto a los hipogeos, fueron las tumbas de la clase alta egipcia hasta la
desaparición de la cultura faraónica.

A mediados del siglo XIX, los trabajos de Auguste Mariette (1821-1881)
sacaron a la luz una serie de tumbas que sus obreros no tardaron en llamar
mastabas, palabra árabe que significa «banco». Su forma, rectangular y con
paredes en talud, les recordaba al banco corrido que tienen las casas
tradicionales egipcias en la fachada (Fig. 6.2). La expresión arraigó y así es
como se conocen hoy día este tipo de tumbas, tan representativas del antiguo
Egipto.

FIGURA 6.2. La mastaba del hotel Marsam, en la orilla oeste de Tebas.



FIGURA 6.3. Planta y sección de la mastaba 3504. Saqqara, I dinastía.

El principal cementerio de mastabas de la I y II dinastías se encuentra en
Saqqara, donde se enterraron los miembros más importantes de la corte. Se
trata de unos inmensos edificios de ladrillo (de hasta 57 por 26 metros de
lado) cuya superestructura, al contrario de lo que pudiera parecer, no era
maciza (Fig. 6.3). En realidad estaba compartimentada en infinidad de
almacenes (hasta medio centenar en algunas ocasiones) donde se depositaban
las ofrendas menos ricas, como jarras de aceite, de vino, vajillas de cerámica,
herramientas de madera, flechas, etc. Las fachadas de las mastabas de la I
dinastía están formadas por una serie continua de nichos a base de entrantes y
salientes (Fig. 6.4). Es lo que se conoce como decoración en «fachada de
palacio», pues se supone que se trata de una imitación del aspecto exterior de
la residencia del faraón. Además, estos nichos estaban pintados de tal modo
que imitaban las esterillas de caña que decoraban y ayudaban a proteger de la
intemperie a los ladrillos del palacio. Durante la II dinastía la fachada de las
mastabas pasó a ser lisa y estar pintada de blanco. En la cara este de estas
superestructuras se situaron dos nichos destinados a la presentación de
ofrendas, uno en el extremo norte y otro en el extremo sur. La capilla
meridional era de mayor tamaño, pues se consideraba más importante y
estaba dedicada al difunto; la capilla septentrional estaba destinada a su
esposa.3



FIGURA 6.4. El muro del recinto del complejo funerario de Netjerkhet
(Djoser), decorado en «fachada de palacio». Saqqara, III dinastía.

La subestructura de las mastabas de la I dinastía consistía en una
excavación rectangular de varios metros de profundidad, en el interior de la
cual se levantaban una serie de muros de ladrillo con los que se delimitaban
dos tipos de espacios: la cámara funeraria y los almacenes (por lo general,
dos a cada lado de la cripta). Durante la II dinastía el número de habitaciones
subterráneas aumentó notablemente. Las habitaciones interiores no fueron
accesibles hasta la II dinastía, cuando se incorporó una escalera, bloqueada
mediante una serie de rastrillos de piedra tras el enterramiento.

La separación definitiva entre las tumbas reales y las de la nobleza se
produjo en la III dinastía, cuando se construyó la primera pirámide (Foto 13).
Las escaleras de acceso de la II dinastía no tardaron en ser combinadas con
un pozo, antes de desaparecer sustituidas por un sencillo acceso vertical
construido a través de la superestructura y bloqueado tras la inhumación. Del
mismo modo, si hasta la III dinastía la cámara funeraria se excavaba en la
cara sur del fondo del pozo, a partir de la IV dinastía pasó a estar siempre



situada en la pared occidental. Al mismo tiempo, las numerosas habitaciones
subterráneas de la II dinastía dejaron paso a una estancia única, donde se
depositaba el sarcófago del difunto.

A partir del momento en que se instituyeron el pozo y la cámara única,
la subestructura de las mastabas dejó de modificarse, excepto en los detalles.
No sucedió lo mismo con la superestructura, donde la protección del nicho de
ofrendas produjo notables variaciones en la misma. En ocasiones, paralela
frente a la mastaba se construía una pared protectora, la cual creaba un pasillo
de acceso hasta el nicho sur y dio lugar a la aparición de las mastabas de
corredor (Fig. 6.5.C). Otras soluciones adoptadas fueron aislar el nicho del
exterior mediante una pequeña habitación aneja a la fachada (Fig. 6.5.A) o
incorporar el nicho al núcleo de la mastaba. Se produjo así la aparición de las
primeras habitaciones interiores, casi siempre en forma de capilla cruciforme
(Fig. 6.5.B). Estos tres tipos de mastaba se volvieron habituales durante la IV
dinastía, cuando los más pudientes abandonaron la construcción en ladrillo en
favor de la construcción a base de bloques de caliza. A partir de la V dinastía,
la tendencia fue incluir cada vez más estancias en el seno del núcleo de la
mastaba. Los menos ricos se limitaban a incorporar la capilla y poco más,
apareciendo algunos tipos nuevos, como la capilla en forma de L (Fig. 6.5.D).
Sin embargo, quienes poseían mayores recursos construyeron cada vez más y
más habitaciones dentro de la superestructura de sus tumbas, hasta terminar
llenando todo el espacio disponible, como sucede en las mastabas de
Mereruka o Ptahshepshes (Fig. 6.6). El interior de estas mastabas contaba con
una puerta de entrada, un vestíbulo, una sala con columnas, un patio
columnado y diversas habitaciones destinadas al culto del difunto y su
familia. El incremento en el número de metros cuadrados de superficie
disponible implicó un aumento simultáneo de la decoración parietal de las
mastabas, hasta el punto de que también comenzaron a decorarse las hasta
ahora desnudas paredes de la cámara funeraria.



FIGURA 6.5. Modelos de diferentes tipos de mastaba. A) Con capilla exterior;
B) con capillas cruciformes; C) con corredor exterior; D) con capilla en forma

de «L».

FIGURA 6.6. Vista de conjunto de la mastaba de Ptahshespshes desde el
suroeste. Abusir, V dinastía.

Un elemento interesante incorporado al núcleo de la tumba a finales de
la III dinastía es el serdab, una palabra árabe que significa «sótano» o
«bodega». Se trata de una habitación aislada y sin accesos, comunicada con
el exterior mediante un ventanuco a la altura de los ojos. Su función era
contener una estatua del difunto como salvaguardia en caso de desaparición
de la momia, para así permitir al ba regresar sin problemas a su lugar de
reposo eterno.



Las mastabas no fueron el único tipo de tumba utilizado por los
egipcios, quienes también recurrieron a los hipogeos, es decir, las tumbas
excavadas en la roca. A partir de finales de la IV dinastía, el menor coste y la
mayor durabilidad que suponía excavar en la ladera de una montaña, o bien
utilizar los huecos dejados en ella por los canteros, condujo al desarrollo de
este tipo de tumba. Dado que en la mayor parte de las ocasiones los
cortesanos se enterraban en torno al complejo funerario del faraón, este tipo
de tumba fue más habitual entre la elite provincial, cuyo número aumentó a
finales del Reino Antiguo. En las necrópolis de fuera de Menfis, un hipogeo
les permitía contar con una tumba situada en lo alto de la ladera de una
montaña, bien visible desde la población cercana. Un magnífico ejemplo del
uso de la tumba como símbolo de poder.

En un primer momento, los hipogeos del Reino Antiguo no eran más
que una entrada excavada en la pared de roca y un vestíbulo transversal con
una estela de falsa puerta en la pared occidental. Luego el vestíbulo se amplió
hasta quedar transformado en una sala columnada, tras la cual había más
habitaciones. El serdab fue reemplazado por nichos, donde se esculpían
estatuas del difunto y sus familiares (Fig. 6.9).

Resulta curioso comprobar que, pese a toda su magnificencia, o quizá
debido a ella, los enterramientos de la elite del Reino Antiguo eran más bien
sencillos. Las pocas tumbas encontradas sin saquear nos muestran el
sarcófago del difunto rodeado por unos cuantos recipientes cerámicos, los
vasos canopos, alguna caja de madera y poco más. Los funcionarios de
menos categoría podían incluso ser enterrados sin ajuar de ningún tipo.
Parece como si la tumba y el ataúd bastaran por sí solos.

La desaparición del Estado centralizado ocurrida durante el Primer
Período Intermedio hizo que las tumbas se volvieran más sobrias y menos
llamativas. La mayoría de los notables de la época se enterraron en tumbas de
escasas dimensiones y profundidad. Al mismo tiempo, rota la influencia
normalizadora de los talleres de la corte, las tumbas se volvieron más libres y
se sacudieron ligeramente el yugo del canon cortesano menfita. Un buen
ejemplo de ello es la tumba que Ankhtifi, gobernador del nomo de Edfu, se
construyó en Moalla. Su aspecto desgarbado y alejado de la rigidez menfita
refleja a la perfección las tendencias de la época (Foto 8).



En Tebas, lugar de origen de la dinastía que unificó de nuevo las Dos
Tierras tras el Primer Período Intermedio, apareció un nuevo tipo de tumba
excavada en la roca, resultado de la amalgama de las prácticas funerarias
tebanas, la costumbre menfita de enterrarse cerca del soberano y la orografía
del lugar. Se trata de las tumbas saff 4 (necrópolis de El-Tarif) (Fig. 6.7 y
Foto 9), que consisten en un patio delimitado mediante un muro y en cuyo
extremo oeste hay una fachada formada por una serie de entradas excavadas
en la ladera de la colina. Tras ellas hay un corredor transversal paralelo a la
fachada. En un punto de la pared oeste, se abre un largo pasillo que va a parar
a una cámara funeraria cuadrada. Avanzado el reinado, los hipogeos tebanos
modificaron su planta, prescindiendo tanto de los pilares como del corredor
transversal, al tiempo que se ampliaba el pasillo que conduce a la cripta.

FIGURA 6.7. Tumba de Inyotef (TT 386). Tebas, XI dinastía.



FIGURA 6.8. Dibujo del contenido de la tumba de Wah en el momento de ser
descubierta, XII dinastía. Tebas oeste.

Los nobles regresaron a las mastabas a partir de la XII dinastía, cuando
la capital del país retornó al norte. Construidas con adobes y luego revestidas
con caliza de calidad, se distinguen dos tipos principales: mastabas con
habitaciones en la superestructura (Lisht y Menfis) y mastabas de estructura
externa maciza con la fachada decorada (Lahun y Dashur). Ni que decir tiene
que los hipogeos siguieron utilizándose. Un ejemplo puede ser la tumba de
Wah (XII dinastía), situada en un rincón del patio de la tumba de Meketra,
cerca de Deir el-Bahari.

Un vistazo superficial podría llevar a considerar la tumba de Wah (Fig.
6.8), una sencilla habitación groseramente excavada que sólo contenía un
sarcófago de madera y una ofrenda, como perteneciente a un personaje de
escasa riqueza. Nada más lejos de la realidad. Al abrirse el sarcófago y
estudiarse el contenido se comprobó que Wah era una persona con recursos.
La momia estaba envuelta en cuarenta capas de tela (¡un total de 836 m2 de
lino!) y acompañada por un espejo de cobre, una estatuilla funeraria, un
reposacabezas, unas sandalias y tres gruesos bastones de madera de acacia.
Sin contar con la máscara de cartonaje (de rostro dorado), la momia estaba
adornada con un collar de cuentas de oro, otro de cuentas de plata y cuatros
escarabeos (uno de fayenza, uno de lapislázuli y dos de plata). Como
corresponde a un «supervisor del granero», Wah se enterró con cierto lujo,
incluido un sarcófago de gruesos tablones de madera importada.

Un ejemplo de una importante necrópolis provincial es la de Beni
Hassan, donde las tumbas tienden a ser más profundas que anchas y cuentan
con un pórtico con columnas, tras el cual hay una sala dotada con pilares. La
parte central de la pared posterior está ocupada por un nicho para la estatua
del difunto (Fig. 6.9) y las paredes decoradas con escenas de la vida cotidiana
(Fig. 6.10), tan necesarias para el bienestar del difunto en el otro mundo.
Durante el Segundo Período Intermedio, las pocas tumbas que se han
descubierto dan la impresión de un empobrecimiento generalizado,
acompañado en el norte por la introducción de nuevos objetos en el ajuar. La
presencia de los hyksos en el Delta fue un elemento determinante y en alguna
tumba de Tell el-Daba se ha encontrado al difunto enterrado junto a un grupo



de asnos sacrificados, una costumbre completamente ajena a los egipcios. En
las provincias, convertidas casi en reinos independientes, aquellos que
poseían más riqueza se enterraban en hipogeos formados por una única
habitación y decorados según el canon menfita, pero de nuevo liberado de
gran parte de la rigidez formal que tan reconocible vuelve al arte egipcio. La
tumba de Ahmose, hijo de Abana, en Elkab refleja esto a la perfección.

FIGURA 6.9. Reconstrucción del interior de la tumba de Amenemhat. Beni
Hassan, tumba n.º 2, XII dinastía.



FIGURA 6.10. Decoración de la pared oeste de la cámara principal del hipogeo
de Amenemhat. Beni Hassan, tumba n.º 2, XII dinastía.

Mientras tanto, en Tebas la evolución de los hipogeos siguió su propio
ritmo, a partir de las tumbas saff. El resultado fue la aparición, hacia
comienzos de la XVIII dinastía, de lo que sería el modelo de tumba típico del
Reino Nuevo, con planta en forma de T invertida. Ante la fachada de la
tumba se delimita un patio cuyas dimensiones pueden llegar a ser muy
importantes, dependiendo de la relevancia social del difunto. Al fondo,
excavada en el centro de la fachada tallada en la ladera occidental de la
colina, hay una entrada flanqueada en ocasiones con textos y relieves. Desde
allí se accede a un vestíbulo transversal decorado, que además cuenta con una
estela en la pared septentrional y una falsa puerta en la pared meridional. En
el punto central de la pared oeste del vestíbulo comienza un corredor de
regulares dimensiones. La pared norte suele estar decorada con la «apertura
de la boca» y la pared sur con la procesión funeraria. En el extremo
occidental del corredor hay un nicho con una estatua del difunto, conjunto
que forma la capilla de la tumba. Este tipo de tumba, del cual la de Rekhmire
(TT 100) constituye un modelo perfecto (Fig. 6.11), es el más habitual, pero
las variantes son muchísimas. El acceso a la cámara funeraria se realiza
mediante un pozo o una rampa, que puede estar situado en diversas partes de
la tumba, incluida la capilla. La cripta que contiene el sarcófago es una
habitación cuadrangular peor terminada que las superiores y por lo general
sin decorar, si bien se conocen importantes excepciones a esta regla, como la
tumba de Sennefer (TT 96) o la de Djehuty (TT 11).



FIGURA 6.11. Planta de la tumba de Rekhmire (TT 100). Tebas, XVIII
dinastía.

El punto de inflexión que supuso el reinado de Amenhotep III en la
historia de Egipto se vio reflejado también en la aparición de un nuevo tipo
de tumba, de mayores dimensiones y dotada de varios patios y salas
columnadas; un buen ejemplo del cual es la de Kheruef (Fig. 6.12). La tumba
de Ramose (TT 55) también es notable, no sólo por ser una de las más
representativas de este modelo, sino porque su decoración combina escenas
de estilo típicamente menfita (Fotos 6 y 10), con otras de estilo amárnico.
Esta tendencia a las grandes tumbas que imitaban los elementos de los
templos continuó durante el final de la XVIII dinastía y la época ramésida, si
bien no son muchos los ejemplos conocidos. La gran mayoría de las tumbas
fueron de dimensiones más modestas y con una planta menos ambiciosa.



FIGURA 6.12. Planta de la tumba de Kheruef (TT 192). Tebas, XVIII dinastía.
La línea de puntos indica habitaciones subterráneas.

Representativa de la tumba destinada al difunto, su esposa y sus
descendientes puede ser la de Noferkhawet y Rennofer (XVIII dinastía),
situada en Asasif, junto al comienzo de la calzada de Montuhotep II. Consiste
en un pozo con una primera cámara y debajo de ella dos cámaras más,
excavadas a ambos lados del acceso. La habitación de la izquierda se destinó
a los creadores de la «dinastía», que reposaron intactos en ella hasta que
fueron descubiertos por H. E. Winlock. En la habitación del lado derecho se
enterraron en un primer momento su hija Ruyu, su hijo Amenemhat y un
personaje desconocido llamado Bakamun, conocido familiarmente como
Baki. Se trata de cinco cuerpos sin eviscerar tratados con natrón y brea.



Fueron enterrados en sarcófagos antropomorfos acompañados de un papiro
funerario para cada uno, además de vasos canopos para tres de ellos y otros
elementos típicos del ajuar funerario. Pasado algún tiempo desde estos
primeros enterramientos, el muro que aislaba la cámara derecha fue abierto
en varias ocasiones para ir acomodando a nuevos familiares según fueron
falleciendo. Se trata de los cuerpos de una mujer adulta, un niño menor de
seis meses, una niña de un año, un niño de seis años y otro de nueve años. Sin
embalsamar, todos ellos fueron envueltos en unos pedazos de tela basta y
colocados dentro de ataúdes de acabado grosero, tres rectangulares y dos
antropomorfos para niños. Fueron depositados sin más ajuar que un anillo de
esteatita y un cacharro de cerámica. La tumba, sin superestructura, es un claro
ejemplo de hipogeo-mausoleo y fue encontrada intacta, si bien bastante
afectada por la humedad y la caída de fragmentos del techo.

A finales de la XVIII dinastía Tebas dejó de ser la capital de Egipto,
cediéndole el puesto a Menfis, lo que supuso un impulso para la construcción
en Saqqara de nuevas tumbas de nobles. Algunas fueron excavadas en el
reducido acantilado situado frente a Menfis, como la tumba del visir Aper-el.
Otras, por el contrario, fueron construidas y excavadas en la meseta menfita
con el aspecto de pequeños templos: con un pilono, un patio, una sala
hipóstila y varios santuarios al fondo. Además están dotadas de una
estructura subterránea más compleja y de mayores dimensiones, que tiende a
imitar y utilizar elementos tomados de las tumbas reales del Valle de los
Reyes, con corredores que descienden hacia la cripta con un par de cambios
de dirección. El más representativo de este tipo de tumbas es el grupo
formado por las de Horemheb (construida cuando todavía era general), Maya
y Ramose (Fig. 12.4). Se trata de un tipo de tumba surgido como respuesta a
la religión amárnica, según la cual la vida de ultratumba dependía únicamente
del faraón y los únicos templos donde podían celebrarse el culto eran los
templos de Amarna. Desaparecida la herejía, parece como si los dueños de las
tumbas hubieran querido asegurarse de contar siempre con un templo propio
en el que adorar a los dioses con la menor interferencia posible del soberano.

Las tumbas tebanas de la XVIII dinastía estaban precedidas por un patio
delimitado por un muro con la parte superior redondeada, en algunos casos
con una pequeña plataforma donde situar la momia durante la «apertura de la



boca». En el patio también solía encontrarse el pozo de inhumación.5 Durante
la época ramésida el aspecto de los patios cambió. Los muros crecieron en
altura y se conocen casos de patios con pórticos; por su parte, el muro frontal
del patio se transformó en un par de pequeños pilonos (Fig. 6.13).

FIGURA 6.13. Tumba de Merneptah, TT 23. En primer plano se ven los dos
pilonos y la escalera que conduce al patio porticado. Tebas oeste, XIX

dinastía.

Otro elemento importante de las tumbas de los nobles del Reino Nuevo
es que algunas parecen haber estado coronadas por una pequeña pirámide de
adobes. En el caso de las grandes «tumbas templo» de Saqqara, la pirámide
se sitúa en el extremo del «complejo», por lo general encima del santuario
principal. Estas pirámides son un elemento imprescindible de las tumbas
familiares de la necrópolis de Deir el-Medina. Allí, en el poblado habitado
por los artesanos y escribas que excavaron y decoraron las tumbas del Valle
de los Reyes, el espacio era tan limitado que las tumbas se utilizaron durante
varias generaciones. Las más ricas contaban con un patio, varias salas y una
amplia cámara funeraria (Fig. 6.14). Su decoración suele ser excelente; al fin
y al cabo eran los artesanos de los reyes, es decir, ellos mismos, quienes se
encargaban de adornarlas. Durante la Baja Época apareció en Tebas un nuevo
tipo de tumba muy llamativa y espectacular, que podemos ver en la
necrópolis de Asasif, situada frente a los templos funerarios de Deir el-Bahari
(Foto 11). Se trata sobre todo de los mausoleos



FIGURA 6.14. Sección de una típica tumba de Deir el-Medina.

de los altos funcionarios de la XXV y la XXVI dinastías, miembros de la
administración de las propiedades de la «divina adoratriz de Amón». Siguen
conservando todos los elementos visibles en tumbas anteriores, si bien
dispuestos de un modo diferente (Fig. 6.15). En el exterior se presentan como
un gran recinto delimitado por un grueso muro de ladrillo, al que se accede
atravesando un pilono. Desde allí, una escalera permite pasar a la parte de la
tumba construida bajo el nivel del suelo, donde se colocan todos los
elementos de las tumbas anteriores: un patio y las habitaciones de culto, en
algunos casos de planta muy compleja. Las cámaras funerarias parecen ser
una imitación de la planta de las tumbas reales ramésidas.



FIGURA 6.15. Planta de la tumba de Ankhor (TT 414). Tebas, XXVI dinastía.
La línea de puntos señala la superestructura y la línea rayada la subestructura.

A pesar de todas estas variaciones y modificaciones, las tumbas egipcias
mantuvieron siempre los elementos necesarios para desempeñar todas las
funciones que se esperaba de ellas. En primer lugar estaba la función de
«secreto», destinada a proteger y guardar el cuerpo del difunto, tanto de las
inclemencias de la intemperie como de la depredación de los saqueadores de
tumbas. En segundo lugar tenemos la función «conmemorativa» o
«biográfica», destinada no sólo a preservar la memoria del difunto, sino a
mantenerla viva exponiendo a los visitantes de la tumba quién había sido el
difunto y cuáles sus logros o aportaciones a maat. La tercera función es la
«cultual», que permitía al difunto recibir adoración y alimentos, gracias a los
cuales podía mantenerse vivo eternamente. El tránsito diario realizado por el
ba y el ka del difunto desde la esfera de los muertos a la de los vivos explica
la cuarta función de la tumba, la de servir como «zona de paso». Esta función
aparece simbólicamente en algunos de los elementos de la tumba, que hacen
las veces de «pista de despegue y aterrizaje» que permite partir/llegar de un



mundo al otro. Finalmente, la quinta función, que engloba a todas las
anteriores, es la de servir de «punto de contacto» entre el mundo de los vivos
y el de los muertos.

Parece evidente que el aspecto «secreto» y el «conmemorativo» son en
principio incompatibles entre sí, pues el primero requiere interceptar el paso a
los visitantes, que son el elemento vital del segundo. Sin embargo, los
arquitectos faraónicos se esforzaron por acomodar todos estos aspectos en un
único monumento y para ello fueron adoptando distintas soluciones que se
modificaron con el tiempo, al ritmo de las variaciones ideológicas.

Durante el Reino Antiguo, cuando las mastabas eran la norma y los
hipogeos la excepción, la función de «secreto» recaía tanto en la cámara
funeraria como en el serdab que contenía la estatua del difunto. La función
de «zona de paso» la encontramos en el pozo que comunicaba con la cripta,
mientras que la función «conmemorativa» recaía en las inscripciones
autobiográficas y los textos e imágenes de las paredes. La falsa puerta y la
mesa de ofrendas satisfacían las necesidades de la función «cultual».

Durante el Reino Medio se produjo un cambio en la arquitectura de las
tumbas de los particulares, influidas por aspectos de los complejos funerarios
del período anterior. El elemento más visible de esta modificación es la
práctica desaparición de las mastabas en favor de los hipogeos. Las tumbas
excavadas en la roca adoptaron la distribución este-oeste y la separación de
espacios típica de los templos de las pirámides, con su templo «interior» y su
templo «exterior». El resultado fue la aparición de las tumbas saff,
transformadas durante la XVIII dinastía en la típica tumba en forma de T
invertida, cuyos elementos cumplen a la perfección las cuatro funciones de
los sepulcros egipcios. La capilla con estatuas y la falsa puerta permiten la
función «cultual», el vestíbulo transversal y el corredor que nace de él
cumplen con la función «zona de paso», mientras que la estela autobiográfica
hace lo propio con la función «conmemorativa» y la cámara funeraria —
oculta en el subsuelo— satisface las necesidades del «secreto».

Durante la época ramésida se produjo la definitiva incorporación a la
superestructura de la tumba de las pirámides de ladrillo, lo cual permite
ofrecer una nueva lectura de los sepulcros, a tres niveles. El primero,
compuesto por la pirámide y los demás elementos en superficie de la tumba,



como el patio, está relacionado con el culto al sol. El segundo, compuesto por
las cámaras excavadas horizontalmente en el interior de la montaña e
identificado como el monumento social del difunto, está destinado a los
distintos cultos y ceremonias. Por último, el tercero está formado por las
habitaciones subterráneas y el acceso a las mismas, relacionados con el culto
a Osiris y el más allá. La influencia del culto solar se deja sentir en la
ideología funeraria y ahora el difunto, además de para recibir sus ofrendas,
llega del otro mundo para poder adorar a Ra. Éste es el motivo por el cual la
tumba termina adoptando unos rasgos cada vez más templarios. No es que se
transformara en un templo para el difunto, sino en un templo donde aquél
puede adorar al dios sol. De hecho, la parte sur del pasaje de entrada a la
tumba se decora con imágenes del difunto saliendo del hipogeo para adorar al
sol, y del difunto entrando en la tumba en la parte norte.

Las tumbas egipcias no eran sólo el continente de la momia del difunto y
su ajuar funerario, sino construcciones repletas de simbolismo e ideología,
decoradas con escenas que explicaban y satisfacían esas mismas
características.



7

Las tumbas de los reyes

Como ya vimos en el capítulo anterior, a finales del Período Predinástico
comenzaron a producirse en el Alto Egipto una serie de transformaciones
sociales que estratificaron definitivamente la sociedad egipcia de la época.
Como resultado, hubo personajes que decidieron mostrar su importancia
social enterrándose en tumbas muy distintas a las del resto. En comparación
con aquéllas, se trata de unas sepulturas muy elaboradas. No sólo se
invirtieron muchos más recursos para construirlas, sino que también aparecen
segregadas del grueso de la población, pues ocupan un emplazamiento
especial dentro del cementerio. Además de por su gran tamaño, comparado
con la tumba media, destacan por contar con varias habitaciones en su
interior y tener las paredes forradas con ladrillo y enlucidas con barro. Se
trata de los monumentos funerarios de los «soberanos» de los distintos
protorreinos que estaban comenzando a aparecer en la zona sur del valle del
Nilo. Parece haber habido tres de ellos, de sur a norte: Hieracómpolis,
Nagada y Abydos.

En las necrópolis de cada uno de estos protorreinos se han encontrado
sepulcros principescos, como la tumba T5 (Fig. 7.1.A) en el cementerio T de
Nagada, la Tumba 100 (Fig. 7.1.B) y la tumba 23 (HK 6) (Fig. 7.1.C) en la
necrópolis de Hieracómpolis y la tumba U-j (Fig. 7.1.D) en el cementerio U
de Abydos. Mucho más al sur, en Nubia, en la necrópolis de Qustul se ha
encontrado un enterramiento semejante, la tumba L24 (Fig. 7.1.E). Dos de los
ejemplos más notables de este tipo de sepulcro son la tumba U-j y la tumba
23. La primera se atribuye al rey Escorpión. Se trata de una estructura con
unas dimensiones de 9,10 × 7,30 metros, cuyo interior está dividido en doce
habitaciones y cuyas paredes tienen 1,55 metros de grueso. La segunda fue
descubierta recientemente y es una estructura anónima todavía más



impresionante. Consta de una cámara funeraria de 5,5 × 3,1 metros frente a la
cual parece haber habido una capilla o serdab y detrás una tumba subsidiaria;
pero lo más interesante es que todo el conjunto aparece rodeado por una valla
de troncos con una entrada. La tumba queda así dentro de un recinto
trapezoidal de 15 metros de largo por 10-8 metros de ancho. Se trata de un
claro precedente del complejo funerario de Djoser. Al comparar cualquiera de
ellas con las sencillas tumbas de sus coetáneos, podemos comprobar que se
trata de una construcción digna de un rey. La tendencia recién inaugurada a
realizar grandes dispendios en los monumentos funerarios reales no cesará ya
hasta la desaparición de la cultura faraónica.

FIGURA 7.1. Tumbas principescas predinásticas (dibujadas a la misma escala).
A) tumba T5 de Nagada; B) tumba 100 de Hieracómpolis; C) tumba 23 de

Hieracómpolis; D) tumba U-j de Abydos; E) tumba L24 de Qustul.

Cuando Abydos se convirtió en la necrópolis real de las dos primeras
dinastías egipcias, partiendo de estos ejemplos se desarrolló un tipo especial
de tumba destinada a los reyes. Consistía en una excavación rectangular
forrada con adobes en medio de la cual se erigía una cámara funeraria con
paredes de ladrillo. El espacio que quedaba entre ésta y los muros de la
excavación se dividía en almacenes mediante muros de adobe.
Posteriormente, todo el conjunto se techaba con troncos y sobre él se creaba
un montículo de arena (enlucido y delimitado por un murete) que no llegaba a



sobresalir del terreno. Es posible que luego todo se cubriera con una
superestructura, de la que no han quedado restos, pero que su excavador
considera que tenía forma de colina artificial.

Resulta chocante, pero las tumbas reales de Abydos dan la impresión no
sólo de ser mucho más pequeñas, sino también de estar menos trabajadas que
las mastabas coetáneas de Saqqara, construidas por el faraón para sus fieles
cortesanos.1 Su impresionante tamaño y numerosas ofrendas funerarias
parecen superar en categoría a las tumbas de Abydos. En realidad se trata de
una falsa impresión, pues los centenares de servidores2 que rodean las tumbas
reales de la I dinastía dejan claro quién controlaba realmente los recursos del
país. No cabe imaginarse mayor expresión de riqueza y poder que el
asesinato ritualizado de los propios súbditos. El dispendio era tal que ya en la
II dinastía se había prescindido de los sacrificios. Además, mientras las
mastabas de Saqqara son anónimas, el dueño de cada tumba real de Abydos
viene indicado por un par de estelas de piedra. Sin contar con los recintos de
ladrillo conocidos como «palacios funerarios» (Foto 12), que faltan en las
tumbas de Saqqara y son imprescindibles en Abydos. Visto en conjunto, no
cabe duda de dónde se enterraron los soberanos tinitas.

Al comienzo de la III dinastía, la capital se trasladó a Menfis y Saqqara
se convirtió en la necrópolis real. Fue allí donde Djoser,3 primer faraón de la
dinastía, mandaría construir su tumba. En un principio tenía pensado
enterrarse en un pozo debajo de una mastaba (Fig. 7.2.6), es decir, en una
tumba como la de sus antecesores en Abydos, pero con la superestructura de
piedra (Fig. 7.2.1). Esta mastaba cuadrada no le complació del todo, por lo
cual decidió ampliarla añadiéndole un nuevo recubrimiento en todo el
perímetro (Fig. 7.2.2). Poco después tuvo lugar una nueva modificación,
cuando se amplió la estructura hacia el este para cubrir once tumbas-pozo
excavadas apenas a unos metros (Fig. 7.2.3). El siguiente paso en el
cambiante aspecto de la tumba de Djoser fue casi el definitivo, pues al fin el
soberano y su arquitecto Imhotep dieron con la forma que estaban buscando:
sobre la estructura existente se construyó una pirámide Escalonada de cuatro
alturas (Fig. 7.2.4) que, casi de inmediato, fue ampliada en dos alturas más
(Fig. 7.2.5). Finalmente, el edificio tuvo 62,5 metros de alto repartidos en seis
escalones y una base rectangular de 121 × 109 metros, con una pendiente en



sus caras de 70°. Acababa de nacer la primera pirámide egipcia (Foto 13), y
no como resultado de ir acumulando una mastaba sobre otra, como a veces se
dice, sino a propio intento.

FIGURA 7.2. Sección de la pirámide Escalonada de Djoser. Saqqara, III
dinastía.

No se trataba de una forma desconocida, pues la estructura interna de
algunas mastabas de Saqqara ya presenta escalones. La pirámide es la
antropización de una colina primigenia, cuyo importantísimo significado
simbólico ya vimos en el capítulo 1: lugar de aparición del dios demiurgo,
símbolo de renacimiento tras la crecida, conservador del cuerpo en las
tumbas... Siendo todo esto, la estructura escalonada no sólo estaba destinada
a proteger/resucitar al soberano enterrado bajo su mole, sino también a servir
de escalera al difunto y permitir que su alma ascendiera al cielo para reunirse
con los otros dioses.

La pirámide de Djoser no es un edificio aislado; está situada dentro de
un inmenso recinto rectangular delimitado por un muro de piedra y
acompañado por numerosos edificios falsos.4 Se trata de imitaciones en
piedra de las estructuras que se erigían para celebrar la fiesta Sed, el jubileo
del faraón, gracias al cual recuperaba mágicamente su energía al cabo de



treinta años de reinado. Un edificio peculiar del complejo es la tumba sur,
que es una copia a tamaño reducido de la tumba principal y que quizá sea el
origen de las pirámides subsidiarias posteriores.

En el recinto funerario de Djoser se amalgamaron los diferentes
elementos de la arquitectura funeraria real de la necrópolis de Abydos y de la
necrópolis de Saqqara, ambas emanadas de la corte. Orientado de norte a sur,
en él los elementos de la religión estelar son más relevantes que los de la
religión solar, al contrario de lo que sucederá a partir de la IV dinastía.

Las consecuencias que la construcción de la pirámide Escalonada tuvo
para el desarrollo de la civilización egipcia no fueron cosa baladí. Para poder
edificar su complejo funerario, Djoser hubo de ser capaz de explotar con más
eficiencia todos los recursos del país. El esfuerzo de construir un edificio de
ladrillo en modo alguno es comparable al de edificar una estructura de piedra
de sesenta metros de altura. El resultado fue un mayor desarrollo de la
escritura como herramienta administrativa, una gestión más eficaz de los
recursos y ciertos cambios ideológicos que terminaron por sentar las bases de
lo que sería la civilización egipcia tal y como la conocemos.

Los sucesores de Djoser, Sekhemkhet y Khaba, comenzaron a construir
sus propios complejos funerarios con pirámide escalonada en Saqqara (120
metros de lado) y Zawiet el-Aryan (84 metros de lado) respectivamente.
Ambos quedaron sin terminar tras haber excavado las habitaciones
subterráneas y apenas comenzado a erigir las pirámides. Huni, último
soberano de la III dinastía, trasladó su complejo funerario 80 kilómetros al
sur, a la zona de Meidum.5 Los motivos de semejante decisión se nos
escapan, pero quizá tuviera que ver en ello su deseo de reafirmar el poder real
lejos de la capital.

La pirámide de Meidum sufrió varias modificaciones. La estructura
inicial constaba de siete escalones. Una vez terminada, por motivos
desconocidos se decidió añadirle al edificio una nueva capa, que lo
transformó en una pirámide de ocho escalones. Así permaneció hasta que
Esnefru decidió transformarla en pirámide de caras lisas, con lo cual el
edificio terminó midiendo 144 metros de lado y 92 metros de altura, con una
pendiente de 51° 50’ (Foto 14).6



El complejo funerario de Meidum es un punto de inflexión en el
desarrollo de los complejos funerarios con pirámide, porque en él
encontramos la primera pirámide verdadera, acompañada además por todos
los elementos que a partir de entonces serán imprescindibles en ellos: templo
bajo, calzada de acceso, templo alto, pirámide principal, pirámide subsidiaria,
recinto delimitado por un muro y, por fuera de éste, tumbas de personajes
relevantes de la corte.

La siguiente pirámide en ser construida fue la Romboidal, edificada en
Dashur, el cual se puede considerar el punto más meridional de la necrópolis
de Saqqara. Su forma es peculiar, porque presenta un cambio de pendiente a
media altura, que de 54° 27’ pasa a ser 43° 22’ (Foto 15). Se ha sugerido que
el cambio de pendiente se debió a una modificación de última hora para
aligerar la parte superior de la pirámide y evitar su colapso; ya que como el
terreno no era lo bastante sólido, en el edificio aparecieron fracturas cuando
estaba siendo construido. No obstante, la presencia en su interior de dos
cámaras funerarias con dos entradas distintas, una en el norte y otra en el
oeste, sugiere más bien que la doble pendiente es intencionada y refleja en el
exterior su peculiar estructura interna.

Como nos indican las marcas de cantero en los bloques del
revestimiento de ambos edificios, Esnefru decidió transformar en pirámide de
caras lisas la escalonada de Meidum cuando aparecieron las fisuras en la
Romboidal. Terminadas ambas construcciones (la Romboidal acabó teniendo
188 metros de lado y 105 metros de altura) y viendo que tenía tiempo y
recursos, buscó un lugar más resistente para una tercera pirámide. Lo
encontró a kilómetro y medio al norte de la Romboidal, donde erigió la
pirámide Roja, de 220 metros de lado y 105 metros de altura, lo que le da un
aspecto ligeramente achatado (Foto 16). Fue aquí donde se enterró al fin.

Al terminar el reinado de Esnefru, la estructura de los complejos
funerarios reales estaba definida por completo. La religión solar había pasado
a tener en ellos mayor relevancia que la estelar. Los edificios del complejo se
disponían ahora formando una línea de este a oeste que imitaba el recorrido
del sol por el firmamento; aunque los elementos estelares, como la entrada a



la pirámide situada en la cara norte, no habían desaparecido del todo. Gracias
a ellos el alma del soberano disponía de un conducto que la conduciría
directamente a las estrellas circumpolares.

Sólo Shepseskaf, el último faraón de la IV dinastía, no se construyó una
pirámide. En su lugar edificó una inmensa mastaba de piedra de 99,6 × 74,4
metros de lado y 18 de altura. Se ha sugerido que el cambio estuvo motivado
por cuestiones de política, para demostrar quién mandaba y limitar el poder
del clero solar; pero como su complejo funerario cuenta con los mismos
elementos que el resto (templo bajo, calzada, templo alto y mausoleo), está
claro que la ideología subyacente es idéntica.

En la siguiente dinastía, la V, la preponderancia del culto solar se hizo
más notable; pues, además de sus pirámides, los faraones construyeron
templos solares dedicados a Ra. El elemento principal de estos nuevos
templos era un patio con un inmenso obelisco en el centro. La principal
característica de las pirámides de este período es, además de la inauguración
de la necrópolis de Abusir, al norte de Saqqara, su técnica constructiva. Ya
no se trata de inmensas y macizas estructuras a base de sillares de piedra de
gran tamaño, sino de meros amontonamientos de mampuestos y arena,
recubiertos después con una capa de piedra caliza de gran calidad. El
resultado es una pirámide de apariencia sólida, pero que se desmorona con
facilidad en cuanto pierde su capa exterior (Fig. 7.3). No es que en esta época
hubiera menos recursos a disposición del faraón, sino que ahora se
empleaban en otras cosas, como en los templos anejos y en los cementerios
provinciales. Otra importantísima novedad aparecida en la pirámide de Unas,
el último faraón de la V dinastía, construida en Saqqara junto a la de Djoser,
es la introducción en la cámara funeraria de los Textos de las pirámides. Un
elemento imprescindible para alcanzar el más allá, como ya vimos en el
capítulo 2.



FIGURA 7.3. Pirámide y templo alto de Neferirkare Kakai. Abusir, V dinastía.

Las pirámides de la VI dinastía continuaron siendo construidas con
mampuestos en vez de sillería. Su característica principal es que su tamaño se
estandarizó. Todas las construidas durante esta época tuvieron unas
dimensiones de 150 codos de lado por 100 de altura, es decir, 78,75 × 52,5
metros. El mismo proceso sufrió la disposición de las habitaciones internas
de la pirámides (sólo varían en tamaño) (Fig. 7.4) y la planta de los templos
altos.

FIGURA 7.4. Planta de las habitaciones de la pirámide de Unas. Saqqara, V
dinastía. A) Vestíbulo; B) rastrillos de granito; C) serdab; D) antecámara; E)

cámara funeraria.

Los nomarcas más poderosos del Primer Período Intermedio, como Ibi
en Saqqara y Khuy en Dara, intentaron construir sus propias pirámides; pero
fueron muy pocos quienes lo consiguieron.



El primer faraón del Reino Medio, Montuhotep II, se construyó un
complejo funerario único, pues en él reunió elementos característicos de la
tradición regia menfita con otros procedentes de la tradición tebana. El
resultado se alza en un extremo del circo de Deir el-Bahari (Foto 17). Una
calzada de acceso adornada con estatuas del soberano cada pocos metros
daba acceso al edificio principal, una estructura maciza cuya forma pudo ser
una pirámide7 (Fig. 8.11). La fachada a ras de suelo está porticada. El piso
superior, al que se accede mediante una rampa, está formado por la
«pirámide», rodeada en todos sus lados por una única sala hipóstila. Por el
exterior, un corredor deambulatorio cubre tres de sus lados. Detrás hay un
patio columnado, al que sigue una sala hipóstila con un santuario en el
extremo occidental, todo ello excavado en el propio acantilado. El largo
corredor subterráneo de acceso a la cámara funeraria comienza
aproximadamente en el centro del patio.

Los faraones de la XII dinastía trasladaron la capital del reino a la
ciudad de Lisht, en el norte, en la zona del lago Fayum. Fue allí, y en la
necrópolis de Dashur, donde se enterraron, regresando al modelo
acostumbrado para el Reino Antiguo: un complejo funerario con pirámide.
Eso sí, con modificaciones propias.

La técnica de construcción sufrió un cambio importante. Si bien la
primera pirámide de la dinastía, la de Amenemhat I (84 metros de lado y 55
de altura), se construyó siguiendo el modelo de las de finales del Reino
Antiguo, la de su sucesor, Senusret I (105 metros de lado y 61,25 de altura),
incorporó una modificación destinada a abaratar costes y ahorrar tiempo. El
interior de lo que sería el cuerpo de la pirámide se dividió en compartimentos.
Dos muros principales nacidos en las esquinas se cruzaban en el centro del
núcleo; a ellos llegaban muros cortos perpendiculares a cada cara. Los
compartimentos resultantes se rellenaban con mampostería y el conjunto se
cubría con una capa de caliza de Tura. Fue la última pirámide real en
construirse de piedra. Sus sucesores utilizaron el mismo sistema (Fig. 7.5),
pero en vez de un relleno de mampostería optaron por uno de ladrillos, eso sí,
todo ello recubierto por la blanquísima caliza de Tura.



FIGURA 7.5. El muro interno de sillería que contiene la pirámide de Senusret
II. Lahun, XII dinastía.

Otro aspecto de las pirámides que sufrió un cambio importante fue el
emplazamiento de la entrada, que atendiendo a necesidades ideológicas hasta
ahora siempre estuvo en la cara norte del edificio. Sin embargo, en el
complejo funerario del cuarto soberano de la XII dinastía, Senuseret II (con
una pirámide de 106 metros de lado por 48,6 de altura), las necesidades de
seguridad se impusieron a las ideológicas. Como se demostró durante el
Primer Período Intermedio, a los ladrones les resultaba fácil saquear las
pirámides porque conocían perfectamente dónde habían de buscar la entrada.
El cambio de emplazamiento, a partir de ahora dejado al libre albedrío de los
arquitectos, pretendía ponerles las cosas más difíciles.

De los complejos funerarios reales de la XII dinastía destaca también
que algunos regresaron a formas típicas de la III dinastía, es decir, recintos
rectangulares dentro de los cuales se construyen la tumba y sus templos. El
primero de ellos así distribuido fue el de Amenemhat II, quien a pesar de todo
mantuvo la orientación este-oeste para su tumba. En cambio, los siguientes en
construir sus tumbas siguiendo el modelo de Djoser, Senusret III (pirámide



de 105 metros de lado por 78 de altura) (Fig. 8.12) y Amenemhat III en
Hawara (pirámide 105 metros de lado por c. 58 de altura)8 (Fig. 7.6), sí las
orientaron de norte a sur. Las últimas pirámides reales de gran tamaño se
construirían durante la XIII dinastía. Durante el Segundo Período Intermedio,
los reyes tebanos erigieron pequeñas pirámides de adobes sobre sus hipogeos,
en las laderas de la orilla occidental de Tebas, perdiéndose la costumbre
definitivamente en el Reino Nuevo. Una característica importante de las
cámaras subterráneas de muchas pirámides del Reino Medio es la existencia
de varios corredores dispuestos en ángulo recto entre sí, cuya función era
tanto ideológica (acceso al otro mundo y dotar al alma del difunto de un
corredor orientado al norte) como de seguridad (despistar en lo posible a los
ladrones) (Fig. 7.6).

FIGURA 7.6. Planta de la pirámide de Amenemhat III en Hawara.

Tras la expulsión de los hyksos y la llegada al poder de la XVIII dinastía
se produjo un cambio radical en las tumbas reales, tanto en su arquitectura
como en su emplazamiento. Convertida Tebas en la capital del valle del Nilo,
fue allí donde a partir de entonces se enterraron los soberanos egipcios.

Además del cambio en el tipo de tumba se decidió alejar de la misma el
lugar del culto diario, lo que implicó la aparición de un nuevo tipo de
edificio, el templo de «millones de años». Esto no supuso en modo alguno
prescindir de la forma piramidal como elemento protector/elevador.



La solución adoptada consistió en excavar las tumbas en un wadi situado
a la sombra de una elevación natural que tiene forma de pirámide, El-Qurn
(Fig. 7.7). Hoy día conocemos el lugar como el Valle de los Reyes.

FIGURA 7.7. El Valle de los Reyes bajo la mirada de El-Qurn (arriba a la
izquierda).

Es innegable que todas las tumbas del Valle de los Reyes son diferentes
entre sí y, sin embargo, Elisabeth Thomas fue capaz de distinguir en ellas una
serie de elementos que se repiten y están dispuestos en un orden determinado
a lo largo del eje de las tumbas. Thomas los identificó con letras. No todos
aparecen en todas las tumbas, mientras que en otros casos algunos de ellos se
repiten (Figs. 7.8 y 7.9).



FIGURA 7.8. Sección tridimensional de la tumba de Tutmosis I y Hatshepsut.
Valle de los Reyes (KV 20), XVIII dinastía.



FIGURA 7.9. Sección tridimensional de la tumba de Amenhotep III. Valle de
los Reyes (KV 22), XVIII dinastía.

A: Entrada a la tumba, llamada por los egipcios «pasaje del camino de
Shu», el dios del aire. La entrada de las tumbas de principio de la XVIII
dinastía estaba colocada de tal modo que a los pocos años la naturaleza las
ocultaba. Las entradas de las tumbas de la XX dinastía eran bien visibles.

B: Primer corredor, conocido como «pasaje de Ra» por ser éste el punto
más extremo hasta donde penetraba la luz del sol dentro de la tumba.

C: Al principio se trató de una cámara en pendiente, transformada
después en escalera con nichos y más tarde aún en corredor. En las fuentes
egipcias aparece mencionado como «corredor en el que ellos descansan».
«Ellos» se refiere a los dioses de la Letanía de Ra.

D: Corredor.
E: Pozo que suele tener una habitación excavada en una pared del fondo.

Conocido como la «sala de la obstaculización», es posible que tenga una
función religiosa relacionada con Osiris, o bien sirviera para recoger las
aguas de la lluvia que pudieran penetrar en la tumba y evitar la inundación de
la cámara funeraria. Ambas funciones no tienen por qué ser antagónicas.

F: Estancia con pilares conocida como «corredor del carro». Para
algunos egiptólogos todas las estancias anteriores a ésta formaban parte del
Duat superior y las siguientes del Duat inferior.

G, H, I: Salas con nombres desconocidos, pero cuya única función
parece ser la de proporcionar superficies adicionales donde acomodar las
imágenes y textos funerarios. H primero fue una escalera y luego un corredor;
en algunos casos posteriores llegó incluso a transformarse en una habitación.
I, en cambio, sufrió el proceso inverso, pues comenzó siendo una habitación
y terminó convertido en un corredor. Estas estancias son un claro ejemplo de
la importancia de los textos funerarios en las tumbas reales del Reino Nuevo,
tanto que casi pueden considerarse guías del más allá.

J: Cámara funeraria, conocida como «vestíbulo de aquel que descansa»
o «casa del dios». En ella se depositaba el sarcófago y su forma varió con el
tiempo: cuadrada, rectangular, con pilares, sin ellos, en un nivel o en dos.



Solía contar con cuatro cámaras adyacentes conocidas como JA, JB, JC y JD.
Dos destinadas a las ofrendas de alimentos y las otras dos para guardar
estatuillas y ajuar funerario.

K: No es un elemento que aparezca en todas las tumbas. Primero se trató
de un corredor, transformado después en una habitación. Era conocida como
«pasaje a la parte interior de la “casa del dios”» o «segundo pasaje mas allá
de la “casa del dios”».

L: Es la menos habitual de todas las estancias descritas y de ser un
corredor pasó a una cámara.

FIGURA 7.10. Planta de la tumba de Tutmosis IV. Valle de los Reyes (KV 43),
XVIII dinastía.

Con el paso del tiempo, el eje siguiendo el cual se distribuían las
distintas cámaras que acabamos de describir se modificó. Gracias a ello se
pueden distinguir varios tipos de tumba real. El primero es la llamada tumba
de «eje curvo», como la de Tutmosis I y Hatshepsut (KV 20) (Fig. 7.8), cuyo
eje gira hacia la derecha. Se trata del hipogeo real más antiguo identificado
hasta la fecha en el Valle de los Reyes y es único en cuanto a su planta. Las
siguientes tumbas se vuelven más regulares. Los pasillos de acceso a las



tumbas de la XVIII dinastía son rectilíneos y al final dan un giro en ángulo
recto hacia la izquierda, como puedan ser las de Amenhotep II (KV 35) (Fig.
9.6), Amenhotep III (KV 22) (Fig. 7.9) o Tutmosis IV (KV 43) (Fig. 7.10).
Las que siguen este patrón son conocidas como tumbas del tipo 1. Tras el
paréntesis del reinado de Akhenaton, cuando la capital fue trasladada a
Akhetaton, las tumbas reales regresaron al Valle de los Reyes. Influidas quizá
por el diseño de la tumba del faraón «hereje», el eje de los hipogeos reales
pasa a ser completamente rectilíneo, son las llamadas tumbas de tipo 3. Un
buen ejemplo de ellas podría ser la de Seti I (KV 17) (Fig. 7.11). En adelante
todas las tumbas del Valle de los Reyes serán iguales, con dos excepciones.
La primera es la tumba de Horemheb (KV 57), cuyo eje se desvía ligeramente
hacia la izquierda a partir de la cámara F (Fig. 7.12). La de este soberano es
el único ejemplo de una tumba del tipo 4. La segunda excepción es de época
ramésida y consiste en una tumba con giro en ángulo recto, pero hacia la
derecha (Fig. 7.13). Su carácter excepcional casa bien con la personalidad del
faraón que ordenó su construcción, Ramsés II (KV 7). Es la única tumba
conocida del tipo 2.

FIGURA 7.11. Planta de la tumba de Seti I. Valle de los Reyes (KV 17), XIX
dinastía.

FIGURA 7.12. Planta de la tumba de Horemheb. Valle de los Reyes (KV 57),
XVIII dinastía.



FIGURA 7.13. Planta de la tumba de Ramses II. Valle de los Reyes (KV 7),
XIX dinastía.

FIGURA 7.14. Planta de la tumba de Ramsés IV. Valle de los Reyes (KV 2),
XX dinastía.

A partir de la XX dinastía la sencillez se hace norma, perdiendo los
hipogeos casi todas sus habitaciones anejas. Al mismo tiempo que
disminuyen la pendiente y la longitud de la tumba, se observa un aumento de
la anchura y altura de los pasillos. Se trata de tumbas como la de Ramsés IV
(KV 2) (Fig. 7.14).

En cuanto a los «templos de millones de años», cada faraón construyó el
suyo en el límite de la zona cultivada. Debido a las necesidades del culto y a
la existencia de las grandes fiestas procesionales, un canal permitía llegar en
barca hasta su entrada principal. Todos estos templos están situados en la
orilla occidental de Tebas formando una línea aproximadamente paralela a la
orilla del Nilo. El más meridional es el de Medinet Habu, construido por
Ramsés III, y el más septentrional, el de Seti I.

Varían en tamaño, pero todos poseen una estructura similar a la de un
templo convencional dedicado a los dioses. Un pilono da entrada al complejo,
tras el cual nos encontramos con un patio porticado. Tras él pasamos a la sala
hipóstila, que se encuentra justo delante del santuario y de las habitaciones



del culto. Un elemento importantísimo de estos templos es la presencia en
ellos de grandes almacenes, donde se acumulaban los bienes recogidos con
los impuestos y procedentes de las fundaciones funerarias del soberano. Se
puede decir que los templos funerarios del Reino Nuevo actuaron casi como
los bancos de la época, además de ocuparse diariamente de las ofrendas
destinadas a preservar la memoria del faraón.

Durante el Tercer Período Intermedio se produjo un breve regreso a la
forma piramidal como tumba de los faraones. Ocurrió durante la XXV
dinastía, formada por soberanos de origen nubio. Desde siempre Nubia, como
lugar de origen del oro y otros muchos productos exóticos africanos, fue
objeto del interés de los soberanos egipcios, quienes llegaron a controlar gran
parte de su territorio durante los reinos Medio y Nuevo. Esta circunstancia
terminó por aculturar en gran medida a los nubios, que asumieron como
propias muchas de las costumbres y dioses egipcios, pero adaptándolos a su
cultura. En el Tercer Período Intermedio Egipto se volvió un caos, sin un
gobierno fuerte y con muchos aspirantes al poder. Los reyes nubios, que
disfrutaban de un gobierno estable y se consideraban herederos de la
grandeza faraónica de antaño, decidieron actuar para devolverle a Egipto su
antiguo esplendor. Sus ejércitos conquistaron todo el valle del Nilo y sus
soberanos forman la XXV dinastía. Apegados como estaban a las tradiciones
faraónicas, decidieron enterrarse en pirámides, pero en sus cementerios
locales de Napata, Meroe y El-Kurru. Se trata de pequeñas pirámides de
piedra con una base cuadrada de unas decenas de metros de lado y una altura
semejante, con fuertes pendientes, cercanas a los 70° (Fig. 7.15). Fue el
último estertor del tipo de tumba más característico del antiguo Egipto.



FIGURA 7.15. Planta de la pirámide de Taharqa. Nuri, XXV dinastía.



8

Las momias de las pirámides

Cascarones vacíos. Así es como muchos se imaginan las grandes pirámides
del antiguo Egipto. La idea de que en ellas los arqueólogos jamás han
encontrado momia alguna es de las más extendidas entre los amantes de lo
enigmático y arcano. Sería curioso averiguar el motivo de tamaña falacia,
porque lo cierto es que sí se conservan restos de la época. De hecho,
contamos con la momia de al menos uno de los soberanos de cada una de las
dinastías egipcias en las cuales se construyeron pirámides. Desde la III hasta
la XII dinastía, los restos se acumulan por doquier; si bien no tan numerosos
y fiables como sería de desear. Es cierto que no son tan espectaculares ni se
encuentran tan completos como las momias del Reino Nuevo, que trataremos
en el capítulo siguiente; pero no por ello dejan de ser cuerpos momificados
enterrados en pirámides por las personas que ordenaron construirlas. Su
estado fragmentario y el hecho de que existan más restos de reinas que de
reyes se explica fácilmente. Si los magros ajuares enterrados en las tumbas de
las personas normales ya excitaban la codicia de los ladrones de tumbas, qué
no sucedería con los soberbios objetos enterrados junto a los reyes. El
ingenio, tesón y testarudez con los cuales se afanaron los saqueadores en
conseguir llegar a las cámaras funerarias es sorprendente. En algunos casos,
el núcleo de la pirámide está completamente agujereado, surcado por túneles,
zapas y contrazapas. Son el reflejo del esfuerzo ímprobo invertido en la
empresa, que posiblemente obtuviera su recompensa final en el precioso ajuar
del faraón.

A pesar de ser un objetivo demasiado visible, cuando fueron construidas
las pirámides el poder del Estado era lo bastante fuerte como para impedir
que fueran robadas entonces. Las necrópolis reales no eran como los
cementerios actuales, remansos de paz y recogimiento, donde ir con devoción



a honrar a los difuntos, sino enormes y bulliciosas zonas de trabajo donde
pululaban obreros, capataces y sacerdotes durante toda la dinastía. Un intento
de saqueo en aquellas fechas hubiera sido demasiado evidente y muy
peligroso. Si resultar tocado por el cetro del faraón de forma fortuita podía
significar la muerte del desdichado (la biografía de Raur nos cuenta la
historia), mejor no pensar en el castigo destinado a los osados capaces de
intentar saquear el cuerpo del faraón difunto.

El momento perfecto para robar una pirámide sin peligro fueron las
épocas en las cuales el poder del Estado se fragmentó y su capacidad
ejecutiva desapareció. Nos referimos, claro está, a los períodos intermedios,
en especial al segundo de ellos. Durante el Primer Período Intermedio, la
dinastía heracleopolitana —heredera directa de las dinastías menfitas—
siguió al cargo de toda la zona de influencia de la antigua capital, Menfis, y
eso incluía las necrópolis reales. Su poder y capacidad de maniobra estaban
mermados, es innegable; pero su magro prestigio dependía de cosas como
impedir el robo de las tumbas de sus mayores. Mucho más probable resulta
entonces que el saqueo de las pirámides se produjera durante el Segundo
Período Intermedio. El final de la XIII dinastía supuso el asentamiento en el
Delta de una ingente población siria-palestina merced a la desaparición del
Estado central. Cualquier vestigio de vigilancia sobre las necrópolis menfitas
se desvaneció. Situadas justo a medio camino de los dos únicos focos de
poder estatal que había entonces en el valle del Nilo: el meridional de Tebas y
el septentrional de los gobernantes hyksos, las necrópolis menfitas quedaron
convertidas en una especie de tierra de nadie. Fue el momento perfecto para
los ladrones, que pudieron actuar en ellas a sus anchas, con impunidad.

Saqueadores egipcios, buscadores de tesoros de época moderna y
pioneros egiptólogos desconocedores del valor histórico de los restos: ellos
son los responsables de la pérdida definitiva de casi todas las momias reales
de los reinos Antiguo y Medio. En ocasiones los restos han terminado
extraviados, por desidia o escaso conocimiento, en oscuros cajones del
Museo de El Cairo, cuando no en los cubos de basura o las escombreras de
las excavaciones. Tras ser registrados e ingresados en el Museo o la Facultad



de Medicina de El Cairo, en unos pocos años dentro de sus cajones y vitrinas
han sufrido más que en miles de años tirados por el suelo de sus tumbas. No
sólo hay que recuperar, también consolidar y conservar.

Saqueadas en una época indeterminada, las tumbas de los faraones
tinitas no nos han dejado mucho de sus cuerpos. Ya vimos el escaso interés
que tuvo para Brugsch el brazo del faraón Djer (Fig. 8.1). Amélineau
comenta que puso mucho interés en encontrar huesos en la tumba de
Khasekhemuy en Abydos y que, cuando le dijo a sus obreros que abrieran
bien los ojos para no perder ninguno, se ganó algunas chanzas por su
extravagancia. Finalmente encontró dos cuerpos, pero su desconocimiento y
el mal estado de los mismos no nos permiten saber a ciencia cierta si uno de
ellos era el del último soberano de la II dinastía. En su informe, Amélineau se
limita a comentar que en uno de los cráneos encontró una sustancia resinosa,
parecida a una materia hallada en el suelo de la cámara. Así describe cómo
los estudió:

FIGURA 8.1. El brazo del faraón Djer adornado con pulseras. Abydos, I
dinastía.

Hice recoger preciosamente todos los huesos; desgraciadamente, cuando quisimos tocar los
huesos del primero se rompieron, el esqueleto se dislocó y el cráneo se partió. Cuando los llevé a
El Cairo a un especialista para que los estudiara, me respondió que estaban en demasiado mal
estado como para poder ser medidos. Lo siento enormemente, pero sólo podía dar lo que tenía.1



Guarda silencio respecto al destino final de los huesos, por lo que es
muy probable que fuera el cubo de la basura.

Algo más de suerte han tenido los soberanos del Reino Antiguo, cuyos
restos estudiaremos siguiendo el orden cronológico en el que fueron
construidas las pirámides. Al hacerlo así perderemos de vista la evolución del
creciente interés por el estudio científico de las momias; pero a cambio
ganamos perspectiva histórica, porque comprobamos qué restos y de qué
dinastías han llegado hasta nosotros.

Las habitaciones situadas bajo la pirámide Escalonada de Djoser fueron
holladas por primera vez en época moderna durante la segunda década del
siglo XIX. El primero en penetrar en la cámara funeraria en casi una eternidad
fue el coronel prusiano Von Minutoli (1772-1846), quien encontró lo que
describe como «algunos restos humanos». Tras esta sucinta afirmación, el
rastro de los mismos se pierde. Se hace difícil imaginar al militar envolviendo
cuidadosamente los huesos para llevárselos de vuelta a casa como algo de
valor, pero... ¿quién sabe? Hasta 1926, cuando comenzó la excavación
sistemática del complejo funerario, no se volvieron a encontrar restos
humanos en ella. Entonces apareció parte de una columna vertebral y del
hueso de la cadera, como cuidadosamente anota Battiscombe George Gunn
(1883-1950). Casi una década después, el joven arquitecto de la excavación,
Jean-Philippe Lauer (1902-2001), decidió introducirse en el sarcófago de
piedra de Djoser y allí, entre el polvo y la porquería de milenios, encontró
una costilla, un húmero, el pie izquierdo (Fig. 8.2) y parte del estómago de
una momia. Desde su estudio preliminar, siempre se habían considerado
como restos del cuerpo de Djoser, pero no hay tal. Analizados de forma
exhaustiva hace pocos años por el Dr. Eugen Strouhal, los fragmentos han
resultado pertenecer a varios individuos distintos. Además, tampoco son de la
época de la pirámide, pues el C14 los sitúa en el período saíta (siglo VII a. C.),
justo cuando se vació el pozo al fondo del cual se encuentra la cámara
funeraria. La desilusión generadas por estos resultados quedó mitigada en
parte por la antigüedad de otros restos humanos hallados también en el
interior de la pirámide Escalonada, aunque fuera de la cripta.



FIGURA 8.2. El pie encontrado en la cámara funeraria de la pirámide
Escalonada de Saqqara.

En una zona indeterminada de los subterráneos del monumento, casi con
seguridad los pozos funerarios de la parte oriental, se encontró un cráneo
completo al que le falta la mandíbula inferior. Pertenece a una adolescente de
16-17 años, fechada por el C14 en el 3532-2878 a. C.; se trata de una princesa
de las dinastías tinitas reinhumada en el complejo de Saqqara. Ya tenemos
nuestro primer miembro de la familia real enterrado en una pirámide. No será
el último.

La segunda de las pirámides construidas nos ha proporcionado otro
cuerpo momificado. Desgraciadamente, no se trata de los restos de
Sekhemkhet, el soberano que la mandó edificar; pues su sarcófago fue
encontrado vacío y cerrado en medio de la cámara funeraria. Los despojos de
los cuales hablamos pertenecieron a quien pudo haber sido el heredero al
trono de Egipto, fallecido prematuramente. Los restos del posible hijo de
Sekhemkhet fueron localizados por Lauer en 1966, en la tumba sur del
complejo funerario de este soberano. Se trata del esqueleto de un niño de
corta edad (dos o tres años), que no ha sido sometido todavía a un estudio
exhaustivo. Los datos recogidos durante la excavación parecen confirmar que
no se trata de un enterramiento intrusivo, sino de una inhumación de la III
dinastía, cuando se construyó el monumento. En los demás complejos
funerarios de la dinastía no se han encontrado momias.



Esnefru, el primer soberano de la IV dinastía, fue el constructor de dos
complejos funerarios consecutivos en Dashur. Precisamente entre los
escombros de la cámara funeraria del segundo de ellos, la pirámide Roja,
aparecieron sus restos momificados. No quedaba mucho de ellos, pero sí lo
bastante: el cráneo —con fragmentos de piel todavía adheridos—, la
mandíbula inferior casi entera, parte de la cadera, unas cuantas costillas, parte
del pie izquierdo y algunas de las vendas que cubrían el pie derecho del
monarca. Como vemos, los saqueadores habían rebuscado a conciencia en el
cuerpo, sin preocuparse en nada por preservar su integridad física. Los restos
fueron estudiados en 1946 por Ahmed Mahmud Batrawi (1902-1966) y,
anatómicamente, parecen pertenecer todos a un único individuo: una persona
no demasiado alta, pero corpulenta, que falleció alcanzada ya la mediana
edad. Como la técnica del embalsamamiento parece del Reino Antiguo, muy
probablemente nos encontremos ante la momia de Esnefru, el inventor de la
pirámide de caras lisas y padre de Khufu. Pese a todo, sería necesario un
estudio moderno para confirmar definitivamente la identificación.

La momia de Khufu, el constructor de la Gran Pirámide, habría sido un
elemento vital para desmontar de una vez por todas las fantasiosas teorías que
pretenden explicar el monumento, pero nunca se ha sabido nada de ella. No
obstante, algunos relatos de época árabe mencionan un cuerpo encontrado
dentro del monumento.

Fue la curiosidad del sultán Al-Mamun la responsable de que en el siglo
VIII d. C. el interior de la pirámide volviera a ser accesible. Siguiendo sus
órdenes, un grupo de obreros excavó el túnel que hoy se ha convertido en la
entrada oficial al mismo. En la descripción de cómo tuvo lugar semejante
alarde de fuerza bruta e ingeniería se describe un cuerpo enterrado en la
cámara funeraria. Hokm, uno de los historiadores de la época que habla del
suceso, dice lo siguiente sobre lo que encontraron en la cámara funeraria:

Hacia la parte superior de la pirámide hallaron una cámara en la cual había una piedra vaciada;
en su interior había una estatua de piedra como un hombre y dentro de ella un hombre, sobre el
cual había un pectoral de oro incrustado con joyas, sobre su pecho una espada de precio
incalculable y sobre su cabeza un carbunclo, del tamaño de un huevo, brillante como la luz del día,
y sobre él caracteres escritos con pincel de los cuales ningún hombre conoce su significado.2



No menciona qué sucedió después con el cuerpo, que sin duda alguna no
era el de Khufu. Durante gran parte de la época grecorromana el interior de la
pirámide estuvo accesible y se convirtió en lugar de visita obligada para
todos los viajeros con algo de curiosidad por el pasado egipcio. Resulta muy
dudoso que nadie hubiera reparado en el contenido del sarcófago de piedra
situado en la cámara funeraria. El que el ataúd sea descrito como
antropomorfo nos hace sospechar desde el principio, porque en el Reino
Antiguo eran rectangulares. El pectoral de oro podría interpretarse como un
cartonaje, pero ya sabemos que la aparición de este elemento es muy
posterior al reinado de Khufu. La espada, un elemento de ajuar funerario
ajeno al Reino Antiguo, termina por confirmar la única explicación posible:
estamos ante una licencia literaria del autor, que o bien se inventó toda la
historia, o bien decidió adornar la presencia de un enterramiento intrusivo
dentro de la pirámide. En realidad, el cuerpo de Khufu había desaparecido
milenios antes de que llegaran los hombres de Al-Mamun.

La pirámide de Djedefre, hijo y sucesor inmediato de Khufu, sufrió a
manos de los buscadores de piedra el mismo trato inmisericorde que su
momia a cargo de los ladrones de tumbas. Si de la primera apenas queda el
hueco de la cámara funeraria —desnuda incluso de su revestimiento de
granito—, de la segunda no se ha encontrado ni el menor rastro. Por fortuna,
en arqueología egipcia no está todo dicho y recientemente la misión franco-
suiza que estudia el complejo dirigida por Michel Valloggia ha encontrado
una pirámide subsidiaria, desconocida hasta ahora. Se trata de la tumba de
una esposa del rey, cuya cripta ha conseguido preservar parte del ajuar
funerario —inscrito con el nombre de Khufu—, incluido un vaso canopo con
los sellos intactos. Aunque no se trata de una momia completa, las vísceras
momificadas de una reina de la IV dinastía dentro de su tumba son una
estupenda noticia. Se trata de unos restos humanos, hallados en condiciones
científicamente controladas, dentro de una pirámide.

De la momia de Khaefre —medio hermano y sucesor de Djedefre— no
se ha encontrado ningún rastro, aunque sí de una de sus esposas, Meresankh
III. Desgraciadamente, como apareció enterrada en su mastaba del
cementerio oriental (la número 7530), no podemos incluirla en nuestro



inventario. A pesar de ello es un documento emocionante: los restos de una
mujer de unos cincuenta años de edad que apenas medía metro y medio de
altura.

En la necrópolis de Guiza hay, al menos, once pirámides repartidas en
tres complejos funerarios; de ellos, sólo en el de Menkaure han aparecido
restos humanos. En la pirámide de este faraón apareció un cuerpo
momificado: las piernas, la parte superior del pecho, un pie desgajado y un
surtido de vértebras y costillas (Fig. 8.3). Estaban ocultos bajo un metro de
escombros, pero no en la cripta, sino en la antecámara decorada en «fachada
de palacio». La postura ligeramente doblada en la que Howard Vyse (1784-
1853) halló la momia —en 1837— hizo pensar en principio que se trataba del
cuerpo de Menkaure. La prueba del C14 ha demostrado recientemente que se
trata más bien de una inhumación de época árabe (658-896 d. C.). Para
nuestra desgracia no es el nieto de Khufu. La segunda momia del complejo sí
que tiene todas las probabilidades de ser considerada de la familia real. Se
trata de unos restos humanos encontrados en la central de las tres pirámides
subsidiarias de Menkaure, situadas al sur de la principal. En la cámara
funeraria Vyse localizó unos huesos, identificados por él como pertenecientes
a una mujer joven. Al parecer se han perdido, con lo cual es imposible
afirmar o negar que sean los de una reina de la IV dinastía.3

FIGURA 8.3. Restos de la momia encontrada en el interior de la pirámide de
Menkaure en 1837.



Ya vimos en el capítulo anterior que la mayoría de los faraones de la V
dinastía se enterró en Abusir. Se trata de una necrópolis estudiada a
principios de siglo por el alemán Ludwich Borchardt (1863-1938), quien al
terminar su excavación consideró que había sacado a la luz la práctica
totalidad de la información allí enterrada. Hubieron de pasar más de
cincuenta años para que la misión arqueológica de la Universidad Carlos de
Praga, dirigida por Miroslav Verner, demostrara que estaba equivocado. Sus
concienzudos trabajos han sacado a la luz una pirámide desconocida, dos
grupos de importantísimos papiros administrativos y dos momias. Son
precisamente estos restos humanos los responsables de haber terminado de
forma definitiva con el mito de las pirámides vacías.

Desde la campaña de 1997-1998 se puede afirmar con rotundidad y con
pruebas irrefutables que los soberanos egipcios se enterraron en sus
pirámides, como llevan afirmando los egiptólogos desde siempre. La culpable
es la momia del rey Neferefre, quinto soberano de la V dinastía. Los poco
llamativos restos de su pirámide fueron identificados por Borchard y otros
como los de una mastaba, a la que no se prestó casi ninguna atención. Al
excavarlos, los arqueólogos checos comprobaron que en realidad se trataba
de una pirámide que nunca llegó a erguirse más allá de sus primeras hiladas,
rematada a toda prisa por la muerte repentina de su soberano. Pese a sus
modestas dimensiones, es uno de los monumentos que más información ha
proporcionado a los egiptólogos en las últimas décadas.

Además de las estatuas del soberano y los papiros administrativos
encontrados en el interior de su templo funerario, en el suelo de la cámara
funeraria de la pirámide se hallaron los restos de un sarcófago de granito rojo
y de diversas ofrendas funerarias. En ese mismo nivel estratigráfico
aparecieron vestigios de un vaso canopo y fragmentos de una momia. Se trata
de la parte central del hueso occipital del cráneo, la clavícula izquierda
entera, parte del omóplato de ese mismo lado, la mano izquierda entera —
excepto la punta del dedo corazón— (Foto 18), el peroné derecho y un
fragmento de piel con tejido subcutáneo unido a una estructura globular. El
temor a que todos estos fragmentos pertenecieran a varios individuos —lo
cual no hubiera permitido identificarlos con Neferefre— quedó disipado en
cuanto se estudiaron; aunque ya su mera semejanza física, idéntica textura,



color y técnica de embalsamamiento, parecía apuntar hacia una única momia.
Los antropólogos demostraron después que así era, pues la clavícula y el
omóplato encajan entre sí perfectamente. La conexión anatómica fue el
argumento casi definitivo para la identificación, mas la última palabra
correspondió a los estudios de cronología absoluta.

Tres metros por encima del suelo de la cámara, en medio de una masa de
arena sin estratificar, habían aparecido otros fragmentos de momia: algunas
falanges y piel en forma de pie. El casi siempre definitivo C14 demostró que,
en esta ocasión, se trataba de un individuo distinto mucho más moderno, de
época de las cruzadas. En cambio, al ser medidos, todos los restos de
Neferefre ofrecieron una datación que los situaba entre el 2628 y el 2393 a.
C., unas fechas que encajan perfectamente con la cronología calculada para la
V dinastía. Además, la juventud de la momia —se trata de un hombre de
entre 21 y 23 años de edad— concuerda con los datos históricos y
arqueológicos que conocemos de Neferefre. Este soberano llegó al trono al
final de su adolescencia y apenas permaneció un par de años en él; de ahí la
juventud de la momia y que no tuviera tiempo de terminar su complejo
funerario, como es evidente por los restos del mismo.

Esta vez es definitivo: si para algunas de las momias anteriores seguían
existiendo dudas fundadas respecto a su cronología e identificación, ahora
éstas se han disipado totalmente. Por primera vez nos encontramos ante la
momia de un rey hallada dentro de la cámara funeraria de su pirámide, junto
a los restos de su sarcófago y desenterrada con una metodología arqueológica
moderna y unos métodos de control rigurosos. Lo mejor de todo es que no es
la única momia real de la dinastía identificada fehacientemente y tampoco la
única hallada en Abusir.

Unos años antes de aparecer la momia de Neferefre, en 1994
concretamente, la misma misión checa excavó una de las pequeñas pirámides
anónimas situadas frente a la tumba de Neferefre, conocida como Lepsius
XXIV.4 En la cámara funeraria tuvieron la fortuna de encontrar los restos de
una momia (Fig. 8.4). El cuerpo apareció dividido en varios pedazos, pero
casi completo. La mitad inferior —piernas y caderas— se encontró intacta
formando una sola pieza. El tronco, en cambio, fue destrozado por los
saqueadores de tumbas. Diferentes trozos del cráneo, las dos clavículas y la



mitad de la columna vertebral y del esternón aparecieron directamente sobre
el suelo de la cámara funeraria. Junto a ellos había pedazos de un sarcófago
de granito, restos del ajuar funerario y cerámicas de la V dinastía. Como las
piernas aparecieron en un estrato superior, formado por arena y bloques
caídos de la pirámide, en un principio se temió que se tratara de dos cuerpos
distintos. No obstante, al estudiar los restos los antropólogos comprobaron
que las líneas de fractura de una y otro forman un perfecto machihembrado:
la parte inferior del cuerpo encaja como un guante en los restos del tronco
superior. Estamos por lo tanto ante la momia de una única persona, cuya
cronología también está fuera de discusión. La cerámica de la V dinastía sitúa
en el tiempo la parte superior del cuerpo y por ende el tronco inferior, al ser
los dos del mismo individuo. Estamos, de nuevo, ante los restos de un
miembro de la familia real de la V dinastía enterrado dentro de su pirámide.

FIGURA 8.4. La momia de la reina ¿Reputnub?, hallada en la pirámide L
XXIV. Abusir, V dinastía.



La evidencia empieza a acumularse en contra de los escépticos. De
hecho, quizá incluso sepamos quién era esta reina. Muy probablemente
estemos hablando de Reputnub, esposa de Niuserre, el último faraón en
edificar su tumba en Abusir. Su momia nos ha permitido saber que falleció al
comienzo de la edad adulta —entre los 21 y los 23 años de edad— sin haber
dado a luz. Su pertenencia a la clase alta es evidente, pues a pesar de su
aspecto grácil no sufrió desnutrición ni ningún tipo de enfermedad crónica.
Gracias a ello pudo llegar a convertirse en una joven de elevada estatura para
la época, 1,60 metros.

Por una desgraciada circunstancia, la tumba del penúltimo soberano de
la V dinastía —Djedkare Izezi— es de las peor conocidas para la egiptología.
Emplazada en Saqqara, fue investigada parcialmente a mediados del siglo XX,
pero sus dos excavadores —Mohamed Hussein y Alexandre Varille (1909-
1951)— fallecieron antes de llegar a publicar los resultados de sus esfuerzos.
Es de lamentar que no pudieran completar su trabajo, porque lo poco
publicado sobre la pirámide nos hace soñar con la información oculta aún
bajo la arena. En 1945-1946 consiguieron entrar en la cámara funeraria,
donde no sólo hallaron los restos de un sarcófago roto en mil pedazos, sino
también los de una momia. De entre el batiburrillo de arena y rocas se
consiguió recuperar gran parte del costado izquierdo del cuerpo. Por un lado,
aparecieron fragmentos del cráneo y medio rostro (Fig. 8.5), con todos los
músculos, la piel y restos del cuero cabelludo. Por el otro, la garganta, la
columna vertebral y partes del pecho del faraón. La macabra colección la
completan la pierna, el brazo y algunos elementos de la mano izquierda del
soberano.

FIGURA 8.5. Restos del cráneo (izq.) y la mandíbula (der.) del faraón Djedkare
Izezi, V dinastía.



Según Batrawi, quien realizó el estudio preliminar de los restos
humanos, la momia pertenecía a una persona fallecida con medio siglo de
vida aproximadamente; fecha que el estudio posterior ha situado entre los 45
y los 60 años de edad. Debido a la pérdida de los cuadernos de excavación, la
identificación de esta momia con el cuerpo de Djedkare Izezi era puramente
hipotética y sólo se ha confirmado hace unos pocos años. La clave no se
encontró en Saqqara, sino unos kilómetros más al norte, en Abusir. ¿Dónde si
no, tratándose de la V dinastía? Allí, el equipo checo excavó un grupo de
siete mastabas situadas al sur de la calzada de acceso al complejo de
Niuserre, formando una pequeña necrópolis independiente. Las inscripciones
permitieron no sólo situarlas en la V dinastía, sino también identificar a
varios de sus dueños. Un par de ellos nos interesan especialmente. Se trata de
dos mujeres que —entre otras muchas cosas, como vamos a ver de inmediato
— comparten el título de «hija del propio cuerpo del rey Djedkare». La
mayor de ellas se llamaba Khekeretnebty (Fig. 8.6.izq.) y murió con unos 30-
35 años de edad. La menor era conocida como Hedjetnebu (Fig. 8.6.der.) y
falleció mucho más joven, con unos 1819 años de edad. Strouhal —quien ha
estudiado todos los cuerpos encontrados por el equipo checo— sometió los
restos de estas dos princesas a exhaustivos estudios osteométricos,
osteoscópicos y radiográficos.

FIGURA 8.6. Cráneos de las princesas Khekeretnebty (izq.) y Hedjetnebu
(der.), hijas del faraón Djedkare Izezi. Abusir, V dinastía.



Enfrascado en esta investigación fascinante, Strouhal aprovechó para
incluir en la misma a la momia hallada por Hussein y Varille,
afortunadamente a buen recaudo en la colección particular de Batrawi,
conservada en la Facultad de Medicina de El Cairo. Sus restos sufrieron el
mismo tipo de detallado escrutinio que los de sus hijas. La comparación
osteológica demostró que, en efecto, morfológicamente los restos de las dos
mujeres correspondían a los de unas hermanas. Pero lo realmente interesante
es que, al ser comparadas sus dimensiones craneales y dentales con las de la
momia encontrada en la pirámide de Djedkare, se comprobó que entre todas
ellas existía una asombrosa similitud. Incluida la gracilidad y tendencia a una
corta estatura, tanto del padre como de las hijas. De hecho, entre los rasgos
descriptivos se observó que la depresión posbregmática del cráneo del
soberano era similar a la encontrada en el cuerpo de Khekerebnety. Por si
esto fuera poco, las tres momias comparten el mismo grupo sanguíneo —el A
—, lo que hace la identificación más concluyente todavía. Para terminar de
asegurarla, el C14 ofreció unas fechas coincidentes para los tres cuerpos,
situadas entre el 2886 a. C. y el 2507 a. C., en plena V dinastía. Es decir, que
los títulos de las princesas decían la verdad y la momia hallada por Hussein y
Varille es realmente la de Djedkare Izezi. Otra momia real más dentro de su
pirámide. Tras estos ejemplos, ni los más escépticos podrán negar ya la
función funeraria de las pirámides.

Para completar nuestro listado de faraones de la V dinastía enterrados en
sus pirámides debemos añadir a Unas. Fue el último soberano de su linaje y
el primero enterrado en compañía de los Textos de las pirámides. Éste
precisamente fue el motivo de que se descubrieran fragmentos de su momia.
A finales del siglo XIX Maspero estaba intentando comprobar en cuántas
pirámides había textos funerarios. Acompañado por Brugsch, logró penetrar
en la cámara funeraria de Unas en 1881. No sólo encontraron textos, sino
también parte del brazo y la mano izquierdos de una momia, además de
algunos fragmentos del cráneo, con piel y cabello todavía adheridos. En la
actualidad los restos están extraviados, habiendo sido imposible realizar un
estudio moderno sobre ellos; pero existe un 50 por 100 de posibilidades,
quizá algo más, de que se trate de la momia del faraón.



De la VI dinastía poseemos restos momificados de varios de sus
faraones principales. El primero en sentarse en el trono fue Teti. Los ladrones
que saquearon su pirámide no mostraron a sus restos más respeto que el
disfrutado por otros faraones. En 1881 Maspero sólo pudo recuperar pedazos
de un hombro y parte del brazo correspondiente. Estaban embalsamados con
algo menos de cuidado que los de Unas. Su fragilidad quedó en evidencia al
ser sacados de la cámara funeraria y expuestos a la luz. Este sencillo gesto
desencadenó un rápido proceso químico en la carne desecada y los restos se
descompusieron casi de inmediato. Por fortuna, entre los escombros del
complejo se encontró la que posiblemente sea la máscara funeraria del faraón
(Fig. 8.7); ello nos permite hacernos una idea cabal de cómo eran sus
facciones en el momento de morir. Realmente impresiona observar su rostro,
con los ojos cerrados y listos para el descanso eterno, pero abotargado por la
muerte y la momificación. Las esposas de este faraón —llamadas Iput y
Khuit—fueron enterradas en sus propias pirámides, vecinas a la del monarca.
Con el paso de los milenios y los saqueadores, en las cámaras funerarias sólo
quedaron unos pocos huesos de sus cuerpos (suponemos que son suyos y no
de un enterramiento intrusivo). Fueron recogidos y guardados en la Facultad
de Medicina de la Universidad de El Cairo. Gracias a ellos podemos decir
que Iput era una mujer de ojos grandes y nariz estrecha.

FIGURA 8.7. Máscara funeraria del rey Teti, encontrada junto a su pirámide en
Saqqara. Museo de El Cairo, VI dinastía.



En cuanto a Pepi I, fue en su tumba en 1880 donde se descubrieron los
Textos de las pirámides. Un hallazgo realizado por los hermanos Brugsch,
que penetraron en la cámara funeraria por encargo de Mariette. Apenas unas
semanas después, Petrie penetró en el mismo monumento y, además de
copiar parte de los textos y enviarlos para que se publicaran, se encontró una
solitaria mano momificada, acompañada por algunos restos de vendas con el
nombre de Pepi I. Hoy día se considera perdida. Por fortuna, el minucioso
trabajo de los arqueólogos franceses del IFAO, un siglo después, ha
permitido recuperar de la cámara funeraria una sandalia (Fig. 8.8) y el
contenido completo de uno de los cuatro vasos canopos del faraón, es decir,
parte de sus vísceras momificadas (Fig. 8.9). Es indudable que Pepi I reposó
dentro del sarcófago que yace en la cripta de su pirámide.

FIGURA 8.8. Sandalia hallada en la pirámide de Pepi I. Saqqara, VI dinastía.



FIGURA 8.9. Vaso canopo con vísceras del faraón Pepi I encontrado en su
pirámide. Saqqara, VI dinastía.

La de Merenre, el penúltimo gobernante de la VI dinastía, es quizá la
momia mejor conservada de todas las del Reino Antiguo. Su cuerpo desnudo
fue encontrado dentro de su pirámide, junto a algunas vendas procedentes de
los vasos canopos. Los responsables del hallazgo fueron de nuevo los
hermanos Brugsch —Emile (1842-1930) y Heinrich (1827-1894) —, en ese
año frenético de 1880-1881 que dedicaron a copiar todos los Textos de las
pirámides.5 Además de éstos —su objetivo principal—, en la cámara
funeraria tuvieron la fortuna de encontrar una momia completa y entera. El
hallazgo era tan importante, que incluso ellos —Heinrich era filólogo y Emile
lo ayudaba— consideraron impensable dejarlo en la pirámide. Tras introducir
la momia en un sarcófago de madera decidieron montarla con ellos en el tren
hasta El Cairo. Un problema en las vías los obligó a terminar a pie la última
parte del trayecto. Apenas habían avanzado unos kilómetros cual porteadores
cuando, abrumados por el tremendo calor y el peso, se deshicieron de la caja
de madera y agarraron entre los dos la momia. El cuerpo estaba en muy
buenas condiciones; pero no dejaba de ser un frágil resto biológico. La



tensión dinámica generada entre los dos egiptólogos al caminar fue
demasiado para la momia y en éstas estaban cuando se partió limpiamente
por la mitad. El uno agarró el tronco con la cabeza y el otro se hizo cargo de
las piernas. Así continuaron hasta divisar al fin un taxi y llegar, asfixiados,
hasta la aduana de El Cairo. Los aduaneros egipcios, siempre fieles al
manual, catalogaron los fardos que llevaban en la mano, pese a su evidente
aspecto de cadáver reseco y descuartizado, como ¡carne en conserva! De
modo que los Brugsch pagaron los correspondientes derechos de aduana y así
pudieron entrar en la ciudad. Su siguiente parada fue el museo, donde
depositaron la momia. Habiendo permanecido en sus almacenes hasta hace
poco, cuando ha pasado a formar parte de la exposición del recién inaugurado
Museo de Saqqara.

El cuerpo encontrado por los Brugsch presenta algunas particularidades
que hacen pensar que, a lo mejor, no es el rey Merenre. El cráneo, que tiene
media mandíbula destrozada (Fig. 8.10), conserva la trenza de la juventud en
el lado izquierdo. Como no se tiene constancia de que Merenre subiera al
trono siendo niño (se le calculan unos siete años de gobierno), esto resulta
sospechoso. Además, la técnica de momificación quizá sea demasiado
elaborada para ser realmente de la VI dinastía.



FIGURA 8.10. Cabeza de la momia del faraón Merenre, encontrada dentro de
su pirámide. Saqqara, VI dinastía.

El cuerpo momificado de Pepi II, el longevo y último soberano de la VI
dinastía, no sobrevivió ni al maltrato de los ladrones ni a los años. Gustave
Jéquier (1868-1946) excavó su pirámide en la década de 1920 y no encontró
ni rastro de su momia; en cambio, sí halló la de Neit, su esposa, enterrada en
una pirámide cercana. Cuando, obligado por los arqueólogos, el roto y
decapitado cadáver de la reina salió de su cripta, todavía conservaba restos de
tejido adheridos a los huesos. Otro miembro de la familia real encontrado en
su pirámide.

Del Reino Medio apenas si tenemos un par de ejemplos de momias
reales. El primer soberano de la XI dinastía, Montuhotep II, no se enterró en
una pirámide estrictamente hablando (Fig. 8.11, y Foto 17) y de él
conservamos apenas unos fragmentos: parte del cráneo y media mandíbula
inferior, guardados en el Museo Británico. En el mismo complejo aparecieron
las momias de las reinas Ashyt y Henhenet. Los dos cuerpos estaban
perfectamente conservados. El primero, quitando unos pequeños daños en el
lado izquierdo de la cara, conservaba incluso las vísceras en el interior de la
cavidad abdominal. El segundo fue encontrado entero, sólo el trajín de ir y
volver a los EE. UU. en la década de 1920 dañó su rostro.



FIGURA 8.11. Reconstrucción de Naville del complejo funerario de
Montuhotep II en Deir el-Bahari.

De faraones de la dinastía XII sólo se han encontrado unos pocos
fragmentos de lo que podría ser el cuerpo de Senusret II. Fueron descubiertos
por el prolífico Petrie en la cámara funeraria de su pirámide, en Lahun. No
son más que unos pocos huesos de un individuo que su descubridor describe
como «completamente desarrollado y alto, a juzgar por el fémur».6 No se han
estudiado con detalle, lo que imposibilita el adscribirlos a un período
concreto. Supuestamente se encuentran en el University College de Londres.

Al ser reestudiada por Arnold en el último cuarto del siglo XX, la
pirámide de Amenemhat III en Dashur proporcionó los cuerpos momificados
de otras dos reinas. De una desconocemos su nombre, pero la otra se llamaba
Aat. Fueron momificadas con los mayores refinamientos, siendo sometidas a
la por entonces novedosa técnica de la excerebración con ruptura del
etmoides.

Recientemente, en la pirámide de Senusret III en Dashur (Fig. 8.12) se
han encontrado otros restos humanos pertenecientes a la familia real de la XII
dinastía. No se trata del propio soberano, sino de una de sus reinas. Enterrada
en la pirámide secundaria número dos, se llamaba Nefret-henut y murió con
aproximadamente 40-45 años de edad. Los estudios antropológicos
definitivos todavía no se han publicado. Fue estudiada en 1894, pero parece
una genuina momia real de la época. Lo mismo se puede decir de la reina
Weret II, enterrada en la pirámide secundaria número nueve, una mujer que
murió con cerca de 70 años, y cuyo estudio antropológico ha de ser publicado
en breve.



FIGURA 8.12. Complejo funerario de Senusret III, XII dinastía. Dashur. N.º 2
tumba de Nefret-henut; n.º 9 tumba de Weret II.

Los datos son rotundos: desde el momento en que comenzaron a ser
estudiadas en época moderna, en las pirámides han ido apareciendo restos de
los soberanos que las mandaron construir, así como de sus esposas.
Desgraciadamente, su poca espectacularidad y su estado fragmentario no les
han proporcionado toda la atención que merecen. Además, muchas de estas
momias fueron encontradas cuando la metodología arqueológica se estaba
inventando a sí misma, por lo que la documentación y conservación del
hallazgo fue pobre, algo que limita bastante una identificación positiva.
Como hemos visto, el mismo Petrie se mostró muy parco al estudiar las
momias reales encontradas durante sus excavaciones. Por fortuna,
recientemente han aparecido algunas en contextos arqueológicos controlados;
además de haberse llevado a cabo estudios antropológicos en profundidad
sobre momias conocidas de antiguo, pero cuya identificación era dudosa.

En resumidas cuentas, conservamos un ejemplar confirmado —casi
siempre fragmentario— de al menos una momia real de cada una de las
dinastías de constructores de pirámides en el valle del Nilo. Por lo que
respecta a las pirámides del Reino Antiguo, de la III dinastía tenemos la del
príncipe de Sekhemkhet, mientras que de la IV dinastía está la de la reina
anónima de Djedefre. La V dinastía es la más prolífica, pues contamos con la



momia del rey Neferefre, la de la reina Reputnub (?) y la del faraón Djedkare
Izezi. De la VI dinastía se han encontrado las momias de las reinas Khuit e
Iput, además de las vísceras del rey Pepi I y unos pocos restos de la reina
Neit, esposa de Pepi II. En cuanto al Reino Medio, de la XI dinastía
poseemos las momias de Montuhotep II y sus reinas Ashyt y Henhenet, si
bien el complejo funerario de este soberano no es una pirámide estrictamente
hablando. De los complejos funerarios piramidales de la XII dinastía
contamos con las momias de una reina anónima y de la reina Aat
(Amenemhat III), así como de Nefret-henut y Weret II (Senuseret III),
halladas las cuatro en las pirámides de sus esposos en Dashur. Gracias a ellas
queda confirmado definitivamente algo que los egiptólogos llevan
aseverando desde siempre: la función de las pirámides fue servir de lugar de
enterramiento para los faraones que ordenaron su construcción.



9

Los despojos de los creadores del imperio

El antiguo Egipto y sus faraones siempre estuvieron envueltos en un halo de
misterio, al que contribuyeron tanto su peculiar modo de representación
artística como su sistema de escritura. Heródoto (Keops, Kefrén y Micerino)
y la Biblia (Ramsés II, Sheshonq) habían transmitido a la cultura occidental
el nombre de alguno de sus soberanos, pero apenas nada más se conocía de
ellos. Durante milenios, el rostro de los faraones fue una incógnita. El
desciframiento de la lengua egipcia en 1822 contribuyó a romper en parte
este velo de silencio. A partir de entonces se pudo comenzar a identificar a
las figuras que aparecían en pinturas y relieves. Desgraciadamente, el modo
de representar de los egipcios obligaba a sus artesanos a mostrar la figura del
monarca siguiendo una pauta muy rígida, completamente ajena al retrato,
preferido por la cultura occidental. En vez de representar a cada faraón como
una entidad independiente dotada de rasgos físicos propios, las imágenes
egipcias nos ofrecen la figura idealizada del monarca perfecto. El
inconveniente de este sistema es que los rasgos de todos ellos son idénticos y
por lo tanto anodinos, y la ventaja, que su imagen es inequívocamente
reconocible como la de un soberano. Para el modo fáctico de entender la
historia existente en el mundo occidental durante el siglo XIX, cuando se creía
que eran los personajes relevantes de la sociedad quienes marcaban el
discurrir de aquélla, esta ausencia de individualidad suponía una fuente
constante de frustración. No era posible ponerle rostro a las hazañas de
Tutmosis III o de Ramsés II, que por entonces comenzaban a conocerse con
algún detalle. Si bien las tumbas de los faraones del Reino Nuevo estaban
siendo excavadas e identificadas en el Valle de los Reyes, aparecían
saqueadas y sin la momia del soberano. Todo esto cambió a lo largo del
último cuarto del siglo XIX, cuando en dos escondrijos de la necrópolis de



Tebas apareció la práctica totalidad de las momias de los faraones del Reino
Nuevo. A partir de entonces, para tranquilidad de los historiadores
decimonónicos, se pudo poner un rostro a los diversos acontecimientos de la
historia de Egipto.

El hallazgo del primer grupo de momias reales tuvo bastante de novela
de intriga. Tras mucho batallar, en 1858 Mariette había logrado crear el
Servicio de Antigüedades Egipcias, encargado de proteger el vastísimo
patrimonio faraónico de Egipto. En un país sometido a la rapiña de los
coleccionistas europeos y carente de la noción de patrimonio nacional, sus
logros no fueron pocos, tantos como las dificultades, pues el comercio de
antigüedades no pudo ser interrumpido por completo. Fue precisamente en
este mercado donde comenzaron a aparecer a partir de 1871 objetos de
indudable procedencia regia, pero de origen desconocido: papiros, shabtis,
recipientes de bronce, vendas con inscripciones y al menos una momia.1
Quizá el Servicio de Antigüedades no pudiera detener el tráfico ilegal, pero
sin duda conocía qué se cocía en él. No tardó en asentarse la sospecha de que
algún saqueador había descubierto una importante tumba real, cuyo
contenido estaba poniendo a disposición de los traficantes poco a poco.

Cuando, fallecido Mariette en 1881, el también francés Maspero fue
nombrado nuevo director del Servicio de Antigüedades, una de sus
prioridades fue la de descubrir el origen de estos objetos. Dado su escaso
conocimiento del terreno —nunca había estado en el Alto Egipto— tuvo que
recurrir a personas de confianza para llevar a cabo la investigación de forma
discreta.

Mientras Maspero permanecía en El Cairo a la espera de su
nombramiento,2 su amigo C. E. Wilbour llegó a Luxor de visita y allí no
tardó en descubrir que Mustafá Aga Ayat, nada menos que el cónsul de Gran
Bretaña, Bélgica y Rusia en la ciudad, parecía estar muy introducido en el
comercio ilegal de antigüedades. Dada su condición de representante
diplomático de varias potencias europeas, era un personaje de gran relevancia
social y política. Las malas lenguas decían que gracias a los servicios de una
familia que habitaba en Gurna, en la orilla occidental, estaba sacando al



mercado ilícito de antigüedades el contenido de una tumba de riqueza
incomparable. Por su condición de diplomático Ayat era intocable, pero no
sucedía lo mismo con sus «ayudantes».

Con su aspecto de turista adinerado y amor por la cultura faraónica,
Wilbour era perfecto para llevar a cabo las pesquisas sin llamar demasiado la
atención. Pocos días después de su llegada, un guía le comentó que los
hermanos Abd el-Rassul disponían de un papiro magnífico para vender. Era
la pista que le permitiría deshacer el ovillo. Wilbour los visitó en su casa de
Gurna,3 pero no adquirió el papiro por parecerle su precio excesivo. Como
los Abd el-Rassul lo vieron dispuesto a hacer negocios, días después le
mostraron unas tiras de cuero perfectamente conservadas, donde se podían
leer los cartuchos del faraón Pinedjem I. Desgraciadamente, Wilbour no era
un detective de la agencia Pinkerton y fue incapaz de poner cara de póquer.
Su repentino e insistente interés por conocer el origen del hallazgo despertó
las suspicacias de los Abd el-Rassul, quienes lo condujeron a una tumba sin
importancia haciéndola pasar por el lugar del hallazgo original. Al ponerse en
contacto con Maspero para comunicarle los últimos avances de la
investigación, supo que éste al fin había recibido el nombramiento y partía
hacia el sur para hacerse cargo de la misma en persona. Deseaba comenzar su
mandato con buen pie. Mientras tanto, Ayat, de quien Wilbour se había hecho
amigo, no tardó en confesarle que habían descubierto en el desierto una
tumba fabulosa.

La llegada del nuevo director del Servicio de Antigüedades Egipcias a
Luxor supuso el comienzo de una investigación en profundidad. A la mañana
siguiente, Maspero envió recado al jefe de policía de la ciudad para que
detuviera a Ahmed Abd el-Rassul, así como un telegrama al gobernador de
Quena y al ministro de Obras Públicas para comenzar una investigación sobre
la familia. El primer interrogatorio del saqueador de tumbas se realizó en el
barco de Maspero, pero fue infructuoso. Pese a las amenazas, Ahmed se
mostró firme y por la noche estaba de regreso en su casa, la cual había sido
registrada sin hallarse nada digno de mención. Al día siguiente los
acontecimientos se precipitaron. Llegó el permiso para comenzar de forma
oficial la investigación y esta vez Ahmed, su hermano mayor Mohamed y su
hermano pequeño Hussein fueron conducidos ante el gobernador de Quena,



el bajá Daud. Su fama como hombre de pocos miramientos era
completamente merecida y, de resultas del «vigor» de los interrogatorios,4
uno de los hermanos quedó cojo de por vida y otro de ellos, Hussein,
desaparece de las fuentes... Conocida la noticia de su detención, muchos
amigos y familiares fueron a testificar en favor de los hermanos, quienes se
negaban a reconocer los hechos, limitándose a repetir una y otra vez que
habían actuado a las órdenes del cónsul. Los pobres desgraciados ignoraban,
quizá engañados por el propio diplomático, que la inmunidad de éste no los
protegía a ellos.

Los hermanos se pasaron dos meses en la cárcel antes de ser dejados en
libertad bajo palabra. Maspero tenía que partir hacia París, pero les conminó a
confesar el emplazamiento de la tumba antes de su retorno, amenazándolos
con sufrir si no un juicio mucho más severo cuando regresara la temporada
siguiente. Al poco de salir libres los hermanos, comenzaron las disensiones
en la familia Abd el-Rassul. Estaba claro que el asunto se les estaba
escapando de las manos, las autoridades estaban decididas a actuar y no
podían contar con la protección de Ayat. Finalmente, Mohamed, el cabeza de
familia, decidió ir a escondidas hasta Quena y «confesar», a cambio de una
recompensa de 500 libras y el nombramiento como vigilante jefe de los
monumentos de Luxor. Maspero ya había partido camino de Francia, pero su
ayudante E. Brugsch tenía plenos poderes para actuar en su nombre.



FIGURA 9.1. Localización y vista 3D de la TT 320 en Deir el-Bahari.

Dos días después de la «delación» de Mohamed, los hermanos Adb el-
Rassul condujeron a Brugsch hasta la tumba, situada en el acantilado a la
izquierda del templo de Montuhotep II (Fig. 9.1). Era el 6 de julio de 1881.
Allí, al pie de una inmensa pared de 45 metros de altura, se había excavado el
pozo que hacia de acceso a la tumba. El descenso era peligroso y el túnel
interior de entrada poco menos que una gatera de 90 centímetros de altura,
pero la recompensa fue inmensa. Maravillado, Brugsch se encontró con una
tumba-pasillo donde se acumulaban decenas de sarcófagos que cobijaban los
cuerpos de lo más granado de los soberanos del Reino Nuevo: Seqenenre Taa
(Fig. 3.6), Ahmose (Fig. 9.2), Amenhotep I (Fig. 9.3), Tutmosis II (Fig. 9.4),
Tutmosis III (Fig. 9.5), Seti I (Fig. 3.1), Ramsés II (Figs. 1.5 y 15.3), Ramsés
III (Fig. 15.5) y Ramsés IX. ¡Era la cueva de Ali Babá de los faraones
egipcios!5 El propio Brugsch lo narra así:

FIGURA 9.2. Cabeza de la momia de Ahmose. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía.

Serenándome, a la luz de mi antorcha realicé lo mejor que pude una inspección de los mismos y
de inmediato comprendí que contenían las momias de personajes de la realeza de ambos sexos y
eso no era todo. Penetrando delante de mi guía llegué a la cámara del final [...] y allí, apoyadas en
el muro o tumbadas en el suelo, encontré un número todavía mayor de cajas de momia de un
tamaño y peso formidables.

Sus cubiertas de oro y sus pulidas superficies reflejaban tan claramente mi emocionado rostro
que parecía como si estuviera mirando a la cara a mis propios antepasados.6



FIGURA 9.3. La momia de Amenhotep I en su ataúd. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía.

Aterrado ante la magnitud del descubrimiento y la posibilidad, bien real,
de que un descuido con una lámpara o la codicia de los lugareños pudiera
suponer la destrucción del maravilloso tesoro, Brugsch decidió actuar de
inmediato y trasladar todo el contenido de la tumba al Museo de El Cairo. Su
diligencia protectora es loable, pero le hizo cometer el pecado de no excavar
de forma científica la tumba, siquiera someramente. A pesar de ser un ducho
fotógrafo, tampoco tomó imágenes del estado del hipogeo. En sólo dos días
todo el contenido de la TT320 estaba embarcado en cajas camino de El Cairo:
más de cincuenta momias, entre miembros de la familia real de tres dinastías
diferentes del Reino Nuevo y otros personajes menos relevantes,
acompañadas por más de seis millares de piezas de ajuar funerario. La noticia
no tardó en extenderse, y en su recorrido Nilo abajo en las orillas se
agolpaban multitudes que lloraban al paso del convoy. Parecía el funeral de
un gran personaje de época faraónica. Las momias reales habían terminado en
la tumba de Pinedjem, un gran sacerdote de Amón de la XXI dinastía que se
proclamó rey de Egipto, o al menos de la zona de Tebas, aprovechando la
turbulencia social del Tercer Período Intermedio (su momia también apareció
en el escondrijo). Durante esta época, casi todas las tumbas del Valle de los
Reyes resultaron saqueadas. En el proceso de ser despojadas de sus joyas y
amuletos, las momias fueron maltratadas por los saqueadores. Pacientemente,
a lo largo de un período cercano a los sesenta años, los sacerdotes de la XXI



dinastía fueron recuperando las diferentes momias y agrupándolas en tumbas
consideradas más seguras. Tras varios traslados, la mayoría terminaron en lo
que se conoce como el cachette de Deir el-Bahari, donde fueron introducidas
con posterioridad al año undécimo del reinado de Sheshonq I (XXII dinastía).

FIGURA 9.4. La cabeza de la momia de Tutmosis II. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía.

FIGURA 9.5. La cabeza de la momia de Tutmosis III. Museo de El Cairo,
XVIII dinastía.



Son las propias momias quienes nos hablan de su azarosa vida tras sus
funerales de Estado; pues, probos funcionarios como eran, los sacerdotes
dotaron a cada una de una etiqueta con el nombre del soberano y algunos
datos sobre el traslado. No se puede decir que las momias tuvieran una vida
tranquila. Tras ser enterradas, primero fueron saqueadas y luego trasladadas
en diversas ocasiones antes de poder descansar durante unas decenas de
siglos a la espera de ser descubiertas por los Abd el-Rassul. Sobre las vendas
de la momia de Ramsés II, una etiqueta nos informa de un primer traslado:

Año 15.º, tercer mes de la estación de akhet, día 6.º. Día de traer al rey Osiris Usermaatre-
setepenre [Ramsés II], vida, prosperidad, salud, para renovarlo y enterrarlo en la tumba del rey
Osiris Seti, vida, prosperidad, salud por el gran sacerdote de Amón Pinudjem.

Etiqueta de la momia de Ramsés II.7

El testimonio es claro, algunas momias reales fueron sacadas de sus
enterramientos para ser agrupadas en la tumba de Seti I (KV 17) con la
intención de protegerlas. Años después, al comprobarse que el hipogeo
elegido no era tan seguro como habían pensado, las momias fueron reunidas
en una nueva tumba, la de la reina Inhapi. La etiqueta visible sobre el ataúd
de la momia de Ramsés I nos ilustra sobre el nuevo traslado:

Año 10.º, 4.º mes de la estación de peret, día 17.º del rey Siamon. Día de sacar al rey
Menpehtyre fuera de la tumba del rey Menmaatre-Setymerenptah para que pueda ser llevado a este
gran lugar de Inhapi...

Etiqueta del ataúd de Ramsés I.8

No finalizó aquí su odisea, pues aún les quedaba un último traslado, esta
vez a la tumba de Pinedjem I (TT320) (Fig. 9.1). Fue allí donde en 1871, diez
años antes de que Brugsch fuera conducido a ella, se perdió una de las cabras
de la familia Abd el-Rassul. El encargado de vigilarlas, Ahmed, persiguió sus
desesperados balidos y al fin pudo localizarla en el fondo de un pozo. El
animal era valioso, de modo que mascullando se metió en el agujero y bajó a
buscarlo. Cuando sus ojos se acostumbraron a la luz no pudo dar crédito a lo
que veía: estaba en una tumba rodeado de ataúdes con la imagen de una
serpiente en la frente. Como buen habitante de Gurna sabía lo que eso
significaba: ¡momias reales! Era innegable que era su día de suerte, no sólo
había recuperado el animal, sino que todo un futuro de riquezas se abría ante



él y su familia. Como era su obligación, puso el descubrimiento en
conocimiento del cabeza de familia, su hermano mayor Mohamed, quien
involucró a otro hermano, Hussein, y decidió la estrategia a seguir para mejor
beneficiarse del hallazgo. No cabe duda de que fue la adecuada, pues gracias
a ella durante una década obtuvieron notables ingresos de los objetos robados
de la tumba, en la cual sólo penetraron tres o cuatro veces en todo ese tiempo.

Apenas veinte años después de este gran descubrimiento, tuvo lugar uno
de características semejantes. Tras la renuncia de Jacques de Morgan (1857-
1924), en 1897 Victor Loret (1859-1946) fue nombrado director del Servicio
de Antigüedades. Su principal interés se centró en la excavación del Valle de
los Reyes, que dirigió en gran parte desde su despacho en El Cairo, con
ocasionales presencias sobre el terreno. Los resultados de esta política fueron
espectaculares. En sólo dos temporadas de excavación, sus obreros
descubrieron un total de 17 nuevas tumbas, una plusmarca imbatible.

FIGURA 9.6. Vista 3D de la tumba de Amenhotep II (KV 35), donde se
encontró el segundo escondrijo de momias reales.

Una de las mayores alegrías la proporcionó la tumba de Amenhotep II
(KV 35) (Fig. 9.6), descubierta el 9 de marzo de 1898. Junto a su belleza
intrínseca, con una decoración lineal a base de imágenes vacías de color, la
tumba deparó el inesperado regalo de encontrar al dueño de la tumba dentro
aún de su sarcófago (Fig. 5.8). No era la única momia que contenía el



hipogeo. Había una en la antecámara F, tres más sin las vendas en la sala JC y
nueve más dentro de sus ataúdes en la cámara JB. Loret se introdujo en esta
habitación esperando encontrar un grupo de enterramientos tardíos. Se
inclinó sobre el ataúd más a mano y sopló el polvo grisáceo que lo cubría,
dejando al descubierto el nombre de Ramsés IV. Emocionado se acercó al
siguiente y por entre su milenaria capa de suciedad pudo leer el nombre de su
propietario, Ramsés VI. Acababa de descubrir un nuevo escondrijo de
momias reales. El fondo de la estancia estaba ocupado por seis ataúdes con
sus respectivas momias: Tutmosis IV (Fig. 9.7), Amenhotep III (Fig. 9.8),
Seti II (Fig. 9.9), Merenptah (Fig. 9.10), Siptah (Figs. 9.11 y 11.2) y Ramsés
V (Fig. 11.3), y la parte frontal derecha de la habitación por otros tres: mujer
desconocida D, Ramsés VI (Fig. 9.13) y Ramsés IV (Fig. 9.14).

FIGURA 9.7. Cabeza de la momia de Tutmosis IV. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía.

Con buen criterio, Loret decidió trasladar todas estas momias al Museo
de El Cairo. La única que dejó in situ fue la del dueño de la tumba, que
durante tres años recibió majestuosa a los visitantes que se adentraban en las
profundidades del hipogeo. Fue entonces cuando se produjo un desgraciado
incidente que supuso la violación de la momia, la cual resultó desposeída de
sus amuletos por una mano experta.



FIGURA 9.8. La momia de Amenhotep III. Museo de El Cairo, XVIII dinastía.

FIGURA 9.9. La momia de Seti II. Museo de El Cairo, XIX dinastía.



FIGURA 9.10. Cabeza de la momia de Merenptah, XIX dinastía.



FIGURA 9.11. Diversas etapas del desvendado de la momia de Siptah. Museo
de El Cairo, XX dinastía.

FIGURA 9.12. La posible momia de Setnakht en la tumba KV 35, XX dinastía.

Por esas fechas el inspector jefe del Servicio de Antigüedades para el
Alto Egipto era un joven Howard Carter (1874-1939), quien poco después
publicó un artículo describiendo los acontecimientos. Tal cual narraron los
guardias nocturnos de la necrópolis el suceso, el robo tuvo lugar el 24 de
noviembre de 1901 al poco de ocultarse el sol. Los tres se encontraban
reunidos delante de la KV 10 tomando su habitual refrigerio vespertino,
cuando de improviso apareció un grupo de trece enmascarados que los
encañonó con sus armas. Mientras media docena se encargaba de
mantenerlos a raya, los otros siete asaltantes se perdieron de vista. Cuando
sus compinches les comunicaron que el botín estaba a salvo, los ladrones
liberaron a los guardias y se perdieron a toda prisa por los caminos del wadi.
Los vigilantes se lanzaron en su persecución, pero por tres veces dispararon
contra ellos, lo cual les recomendó prudencia. Cuando finalmente se
atrevieron a asomarse de nuevo y comprobaron que los ladrones habían
desaparecido, inspeccionaron las tumbas. No tardaron en darse cuenta de que
la cancela de hierro que protegía la entrada a la tumba de Amenhotep II había
sido forzada. Uno de ellos corrió a avisar a Carter, mientras los otros dos se
quedaban de guardia. La búsqueda de los asaltantes comenzó al día siguiente.
Los guardias dijeron haber reconocido a tres de ellos: Ahmed Abd el-Rassul,
Abderramán Ahmed Abd el-Rassul y Mohamed Abderramán. Como primera



provisión, tanto estos personajes como los propios guardias asaltados fueron
puestos bajo custodia. Carter conocía demasiado bien los entresijos del
poblado como para andarse con muchos miramientos. La historia de los
vigilantes no estaba del todo clara y el robo era casi una afrenta personal.
Para investigarla puso todo su empeño y capacidad de observación,
convirtiéndose en un digno émulo de Sherlock Holmes, por entonces en el
apogeo de su fama literaria.9

FIGURA 9.13. La cabeza de la momia de Ramsés VI. Museo de El Cairo, XX
dinastía.



FIGURA 9.14. La cabeza de la momia de Ramsés IV. Museo de El Cairo, XX
dinastía.

Acompañado por un par de personas, entre ellas un policía, Carter se
dirigió al poblado de Gurna en busca de pistas, que no encontró. Sin
desanimarse, pasó a estudiar la escena del delito, la tumba de Amenhotep II,
donde comprobó que las vendas de la momia habían sido rajadas, pero sin
dañar el cuerpo del soberano en la operación. Había sido obra de un experto,
pues sólo se habían cortado las vendas allí donde suelen encontrarse
amuletos. Carter consideró que no habían hallado nada en el cuerpo del
faraón y quizá por eso se ensañaron con la momia de la antecámara (Fig.
9.12), que destrozaron, robando el barco de madera donde había sido
colocada milenios atrás.10 Una rejilla metálica la protegía y separaba de los
visitantes, y nuestro empecinado detective comprobó que una esquina había
sido forzada con una palanca. Con cuidado tomó nota de las señales y marcas
antes de poner la rejilla en manos del fiscal.

A la mañana siguiente regresó a la tumba a continuar sus pesquisas,
durante las cuales descendió con una cuerda al pozo de la tumba, para
comprobar si los ladrones habían dejado caer algo inadvertidamente. Si bien
esta intuición demostró ser errónea, en cambio sí descubrió una cosa curiosa:
con unos trozos de papel de aluminio y un pegote de resina se había intentado
aparentar que el candado de la tumba no había sido forzado. Era un detalle
muy sospechoso. Si el robo había tenido lugar como dijeron los guardias, con
rapidez, fuerza e intimidación, semejantes precauciones para camuflar el
candado roto eran innecesarias. Se trataba además del mismo modus operandi
empleado durante el robo de una tumba sucedido apenas unas semanas atrás,
el 11 de octubre, el principal sospechoso del cual era, ¡cómo no!, Mohamed
Abd el-Rassul. La historia de los vigilantes empezaba a hacer agua. En pleno
frenesí detectivesco, Carter estudió, fotografió y midió las huellas de pies
desnudos encontradas en ambas tumbas. En ambos casos comprobó que sólo
una persona había penetrado en el interior, pues las pisadas de ambos grupos
eran iguales entre sí al milímetro. Mientras tanto, el experto rastreador que
había contratado para seguir las huellas que salían de la tumba terminó
llegando a... ¡la casa de los Abd el-Rassul! Los hermanos fueron detenidos y
su domicilio registrado, encontrándose material menor robado de otras



tumbas. Era suficiente como para hacerlos comparecer ante un tribunal, pero
no lo que andaba buscando. Carter solicitó y obtuvo permiso para estudiar las
huellas de los pies de Mohamed, comprobando satisfecho que coincidían con
las de las tumbas. Su caso se hizo más firme cuando se supo que días antes
del robo Mohamed había comprado una barra de hierro. Pese a todas las
pruebas reunidas, Mohamed Abd el-Rassul fue el único llevado a juicio, solo
para ver cómo el tribunal rechazaba una tras otras las pruebas presentadas por
la acusación, incluida la de las huellas de los pies. El enfado y la impotencia
de Carter fueron mayúsculos, pero no cabía esperar menos: Scotland Yard
sólo había creado su departamento de estudio de las huellas dactilares ese
mismo año de 1901, y todavía seguía siendo una técnica nueva y
desconocida.

En cuanto al robo, lo más probable es que en realidad hubiera tenido
lugar algunos días antes del 24 de octubre y que toda la historia de los
ladrones armados y los disparos fuera una patraña urdida por los vigilantes
para encubrir su negligencia. Aprovechando que Carter había partido hacia el
sur en viaje de inspección, los vigilantes descuidaron sus obligaciones y por
esas fechas se los pudo ver descansando en Luxor en vez de vigilando el
Valle de los Reyes. Mohamed Abd el-Rassul comprendió que el momento era
perfecto y llevó a cabo el trabajo. Al ser descubierto días después, los
vigilantes urdieron su historia antes de llamar a Carter de vuelta.

Carter había demostrado diligencia y buen hacer, por lo que el robo no
afectó en nada a su carrera. No sucedió lo mismo en Saqqara unos años
después, en enero de 1905 concretamente, cuando actuaba como inspector
jefe del Servicio de Antigüedades en el Bajo Egipto. La soberbia de un grupo
de turistas franceses borrachos, que se colaron por la fuerza en el Serapeum,
actuando como si estuvieran en territorio conquistado, se encontró con la
escasa paciencia para las tonterías y el fuerte temperamento de Carter. En un
momento dado, los turistas atacaron a los vigilantes y Carter dejó que éstos se
defendieran, quedando vencedores en la refriega. El incidente alcanzó niveles
de conflicto diplomático con tintes racistas, pues si bien Egipto era un
protectorado inglés, la influencia francesa en el país era notable, y que Carter
dejara que unos nativos golpearan a unos europeos era un ataque frontal
contra el statu quo. Tras unas amargas semanas de recriminaciones y malos



entendidos, el suspicaz egiptólogo decidió renunciar al cargo de inspector
jefe antes que presentar unas excusas que los franceses no se merecían. Fue el
comienzo de una etapa muy difícil de su vida, durante la cual sobrevivió
como pudo vendiendo sus pinturas en Tebas. Las cosas mejoraron
infinitamente cuando conoció a lord Carnarvon, en 1909, y se convirtió en su
egiptólogo personal. Fue el comienzo del camino que trece años después los
condujo al descubrimiento de la tumba de Tutankhamon.

Tras más de una década de colaboración sin descubrimientos relevantes,
al menos a los ojos del rico mecenas, deseoso de encontrar grandes tesoros, la
asociación entre Carter y lord Carnarvon estaba a punto de romperse. Carter
consiguió convencerlo para que subvencionara una última campaña, la de
1922. En pocos meses se comprobó que había sido una excelente decisión,
porque el 4 de noviembre de ese año Carter encontró la escalera de acceso a
la tumba, prácticamente intacta,11 de Tutankhamon, ganándose así un puesto
en la historia de la egiptología. Con la momia del joven soberano recién
descubierta (Fig. 15.4), a falta de unos pocos nombres la lista de faraones del
Reino Nuevo quedaba casi completa.

Hay algunos casos, como el de Akhenaton, en los cuales todavía se
debate sobre la identidad de unos restos momificados (los hallados en la KV
55), mientras que en otros no se ha encontrado ninguna momia que pueda ser
identificada como la de un rey. Los faraones cuya momia falta por
encontrarse son: Tutmosis I, Horemheb, Ay, Tausret, ¿Setnakht?, Ramsés
VII, Ramsés VIII, Ramsés X, Ramsés XI y Herihor. Ramsés I parece
felizmente recuperado tras una larga estancia a la sombra de las cataratas del
Niágara, como ya vimos en el primer capítulo. Del mismo modo,
recientemente parecen haberse dado los pasos adecuados para identificar la
hasta ahora desaparecida momia de Hatshepsut.

A pesar de conocerse desde antiguo, la tumba de Hatshepsut (KV 20)
(Fig. 7.8) no fue excavada por completo hasta 1903-1904. El encargado de la
tarea fue Howard Carter quien, entre otras cosas, encontró en su interior los
vasos canopos de Hatshepsut y dos sarcófagos de piedra vacíos: uno
destinado a la reina (Museo de El Cairo) y otro para su padre (Museo de
Boston), pero no la momia de la soberana. Hatshepsut había sido
momificada, los egiptólogos no tenían dudas de ello, pues en 1881 en el



cachette de Deir el Bahari (DB 320) (Fig. 9.1) se encontró una pequeña caja
de madera con el nombre de la reina que contenía restos de sus vísceras
embalsamadas. ¿Dónde se encontraba entonces la momia de Hatshepsut?
¿Acaso los funcionarios encargados de su damnatio memoriae la habían
destruido para impedirle reposar para la eternidad? La incógnita se ha
mantenido durante más de cien años.

En realidad, puede que fuera el propio Carter quien descubriera la
momia de la mujer faraón sin percatarse de ello. Al pie de su tumba,
Hatshepsut ordenó excavar un pequeño hipogeo (KV 60) para su nodriza, Sit-
Ra, conocida también como In. Fue el egiptólogo británico quien estudió
someramente este enterramiento, saqueado durante la Antigüedad. La tumba
estaba formada por una única habitación de 4 × 5 m, a la que se accedía
bajando un corto tramo de escalones. En su interior se encontraron numerosas
ofrendas de comida (en forma de gansos momificados) y dos momias. Una de
ellas era de escasa estatura y reposaba dentro de un ataúd con el nombre de la
nodriza real, por lo que se supuso que pertenecía a la dueña de la tumba. La
otra momia se encontraba tendida a los pies de la primera, cerca del ataúd. Se
trataba de una mujer obesa de grandes pechos, de algo más de metro y medio
de estatura, con la dentadura en muy mal estado, la frente calva, una larga
melena en la parte posterior de la cabeza y el brazo izquierdo doblado sobre
el pecho, a la manera de los soberanos de la XVIII dinastía (Foto 19). Esta
reveladora característica no parece haber llamado la atención de Carter, que
cerró la tumba tras tomar nota de todos los hallazgos. En 1906 Edward
Ayrton abrió brevemente la tumba para trasportar al Museo de El Cairo la
momia que reposaba dentro del ataúd. Sólo en 1989 fue estudiada con detalle
la KV 60, a manos de Donald Ryan, quien se encargó de proteger la momia
de la mujer obesa introduciéndola dentro de una caja de madera. Elisabeth
Thomas estudió el cuerpo y sugirió que se trataba del cadáver de Hatshepsut.

En el año 2006, la tesis de Thomas fue negada vehementemente por la
misma persona que un año después se jactaría de ser el responsable de su
definitiva identificación, Zahi Hawass. Como argumento para negar las
conclusiones de la egiptóloga norteamericana sostuvo que su gordura y
grandes pechos encajaban con el tipo físico propio de una nodriza y en modo
alguno podía ser el cuerpo de una reina de Egipto. Sólo cuando un canal de



televisión, el Discovery Channel, le hizo saber su interés en grabar un
documental sobre la reina y en proporcionarle la financiación adecuada para
el estudio de las momias —entre otras cosas se alquiló un escáner portátil y
se montó un laboratorio de estudio de ADN—, accedió Hawass a investigar
la cuestión del cuerpo desaparecido de la reina Hatshepsut.

El paso más evidente era escanear los cuerpos de la KV 60, para lo cual
hubo de traerse la momia de la mujer obesa hasta el Museo de El Cairo,
donde el cuerpo de la nodriza de Hatshepsut se encontraba extraviado. Por
fortuna, los esfuerzos de la conservadora Someya Abdel Someia consiguieron
localizarlo en un almacén del tercer piso. No obstante, para poder realizar la
identificación con seguridad era necesario comparar el posible cuerpo de la
reina con el de algún familiar, lo que suponía alguna dificultad, porque los
nombres que identifican a muchas de las momias reales del Reino Nuevo
están equivocados; un problema que trataremos más adelante y que se
remonta a la XXI dinastía.

Como elemento comparativo femenino se eligieron cuatro momias. Dos
de ellas aparecieron en la DB 320: la llamada «mujer desconocida A»,
identificada por Maspero con la reina Meritamon, hija y esposa de Ramsés II;
y la «mujer desconocida B», de largos cabellos canos con extensiones negras
y las orejas agujereadas para adornarse con pendientes, que podría ser
Tetisheri, una de las importantes reinas de finales de la XVII dinastía. Las
otras dos momias que completaban el cuarteto comparativo fueron halladas
en la KV 35: una es la «mujer vieja», de la que se piensa pueda ser la reina
Tiyi; la otra, una mujer anónima de menos edad. Como elemento
comparativo masculino se eligieron las momias de tres varones
consanguíneos de Hatshepsut: Tutmosis I (su padre), Tutmosis II (su medio
hermano y esposo) y Tutmosis III (su sobrino e hijo adoptivo). No obstante,
las últimas investigaciones sugieren que la momia identificada como
Tutmosis I en realidad puede ser la del abuelo de Hatshepsut y la de Tutmosis
II ser la de Tutmosis I. En cualquier caso, se trataría de familiares de la reina,
lo que proporcionaría elementos comparativos suficientes.

Los vasos canopos y la cajita de madera con restos de vísceras de la
reina encontrada en la DB 320 pasaron también por el escáner. Una decisión
sin duda afortunada, porque en esta última se encontró la clave de la



identificación de la reina: un diente envuelto por el hígado momificado que
contenía la caja. Su existencia no es extraña, porque los embalsamadores de
la mujer obesa tuvieron bastante trabajo con ella: debido al sobrepeso
tuvieron que eviscerar el cadáver a través de la pelvis y no mediante la
tradicional incisión lateral. De algún modo, durante las manipulaciones el
diente se salió de su alveolo y los embalsamadores lo guardaron en un
contenedor adecuado, como era habitual.

De las nueve momias escaneadas, sólo a la mujer obesa le faltaba una
pieza dental, precisamente la hallada dentro de la cajita de Hatshepsut. Un
profesor de odontología de la Universidad de El Cairo, el Dr. Galal El-
Beheri, confirmó que alveolo y pieza dental coincidían a la perfección. Como
el diente estaba en una caja perteneciente a la reina, la mujer obesa debía de
ser la reina.

Se trata de un indicio muy sugerente, pero en modo alguno definitivo y
son numerosos los científicos y egiptólogos que se apresuraron a pedir
prudencia. Lo correcto habría sido esperar a los resultados de los análisis del
ADN de las momias antes de anunciar la identificación definitiva. El proceso
puede tardar en completarse, porque hasta el momento la obtención de
muestras viables de ADN de momia ha resultado bastante complejo, pues su
extracción es difícil y las muestras tienden a estar degradadas, cuando no
contaminadas. Pese a todo, en el caso que nos ocupa una aguja de biopsia de
médula de hueso ha permitido obtener muestras aparentemente viables de
Tetisheri, Tutmosis I y Tutmosis III, así como del fémur y la pelvis de la
momia obesa; precisamente, este ultimo hueso presentaba un cáncer,
metástasis de un tumor primario en otro lugar del cuerpo. Se han conseguido
así secuencias parciales de ADN mitocondrial (material genético transmitido
de madres a hijas e hijos) y de ADN nuclear, mucho más frágil. El estudio de
las muestras continúa, pero a tenor de lo comentado por los investigadores,
los resultados son esperanzadores. Falta que se publiquen definitivamente,
pero hasta entonces parece que existe más de alguna posibilidad de que la
momia obesa de la KV 60 sea la de la reina Hatshepsut.

En cuanto a los objetos encontrados en la tumba KV 55, que tantas
discusiones siguen generando entre los egiptólogos, pueden dividirse en
cuatro grupos: un sarcófago de exquisita factura, pero dañado con saña y con



una momia dentro (Fig. 9.15); los restos igualmente dañados de un santuario
de madera perteneciente a la reina Tiyi; cuatro vasos canopos usurpados que
hacen juego con el sarcófago; y, por último, cuatro ladrillos mágicos, dos de
los cuales contienen el nombre de Akhenaton. En un principio su excavador,
Davis, pensó que el ataúd de la pequeña tumba contenía los restos de la reina
Tiyi, madre de Akhenaton, pero el estudio de los huesos reveló que se trataba
en realidad de un hombre. Nada es seguro respecto a esta tumba, pero como
dijo Arthur Weigall, todo en ella señala a Akhenaton. Se trata de un hipogeo
en un principio destinado a la madre de este soberano. Luego tenemos que los
restos aparecieron atados con tiras de tela con el nombre de Akhenaton,
dentro de un ataúd con los nombres de este mismo soberano borrados. Su
estructura ósea no guarda relación con la peculiar iconografía del faraón
hereje12 y, según los últimos estudios anatómicos, la edad biológica no
coincide con la edad histórica. Sin olvidarnos de que quienes penetraron en la
tumba y llevaron a cabo la damnatio memoriae en la misma sin duda creían
reconocer en su ocupante a Akhenaton, de ahí el proceso de borrado de su
nombre y la saña contra el cuerpo. La misma biología viene en apoyo de esta
identificación, pues la momia de la KV 55 y la de Tutankhamon, a quien cada
vez más se tiende a considerar como hijo de Akhenaton, comparten el mismo
tipo de grupo sanguíneo, el A2MN. La conclusión inevitable es que si anda
como un pato, tiene plumas como un pato y grazna como un pato es...
Akhenaton.

FIGURA 9.15. Los restos hallados en la KV 55. Museo de El Cairo.



El punto débil de esta identificación, basada sobre todo en la
documentación arqueológica, sería la edad de la muerte de la momia, que G.
E. Smith calculó en 25-26 años y D. Derry en no más de 23. No obstante,
recientemente Fawzia Hussein y James E. Harris han estudiado de nuevo la
momia y llegado a la conclusión de que el desgaste de sus dientes permite
calcularle una edad de unos 35 años, corroborada por el estudio de las nuevas
placas de rayos X realizadas a los huesos largos de la momia, la cual
coincidiría con la que se calcula para el «hereje»; pero no todos aceptan este
estudio.

Los problemas de identificación de los soberanos del Reino Nuevo no se
limitan a la momia de Akhenaton. A pesar de haber aparecido identificadas
con sus etiquetas, no está nada claro que las momias encontradas en los dos
escondrijos de Tebas sean las de quienes dicen ser. La discrepancia se
observó ya al poco tiempo de ocurridos los descubrimientos, concretamente
en 1912, cuando G. E. Smith realizó el primer estudio antropológico de las
mismas:

Existe escaso parecido con los rasgos de los demás faraones de la XIX dinastía en los de Seti II,
que en cambio se asemejan de forma sorprendente a los de la XVIII dinastía. Su aquilina nariz,
pequeña, estrecha y de caballete alto, se parece a la de Amenhotep II y Tutmosis IV. La marcada
proyección de los dientes superiores y la colgante mandíbula inferior son otros puntos de
semejanza con la familia real de la dinastía precedente y de contraste con la pesada mandíbula
ortognata de los soberanos de la XIX dinastía.13

Posteriormente se han planteado dudas respecto a la identidad real de las
momias de Tutmosis I, Tutmosis II, Tutmosis IV y Amenhotep III. ¿Cómo es
posible? ¿Acaso no están las momias identificadas con sus nombres en
etiquetas escritas sobre ellas y en los sarcófagos? La explicación es sencilla.
Cuando se decidió recuperar las momias y enterrarlas juntas en un lugar
apartado, lo primero que hicieron los sacerdotes fue llevarlas a Medinet
Habu14 para restaurar sus vendas y recuperar así parte de la dignidad perdida
de los soberanos. En el antiguo Egipto eran muy pocas las personas que
sabían leer, de modo que si el supervisor de la operación no estaba muy
atento, al perder sus vendas las momias quedaban convertidas en cuerpos
resecos anónimos. Un problema que se agravaba cuanto más tiempo



estuvieran almacenadas las momias, por lo cual no resulta nada extraño que
la identidad de las momias se traspapelara mientras estaban siendo
adecentadas en el templo de millones de años de Ramsés III.

Desde el punto de vista arqueológico, la base que sostiene la
identificación de las momias reales de los cachettes es bastante frágil.15 En
realidad, el único cuerpo con el que se puede contar para reconstruir toda la
genealogía de los faraones del Reino Nuevo es la momia de Tutankhamon,
encontrada intacta en su tumba. La cual pertenece, por cierto, a un varón
fallecido a los 19 años de edad, es decir, que el faraón niño, como se lo suele
llamar, era en realidad un adolescente. Con esta momia como referencia y
con los estudios antropométricos realizados a las momias reales, los
antropólogos pueden presentar una identificación biológica de las mismas
que difiere de la proporcionada por las etiquetas. Tampoco es segura al cien
por 100, pero sí permite hablar de una identificación probable o improbable.

El estudio antropológico consistió en el análisis con rayos X de los
cráneos de las momias. Primero se realizaron placas cefalométricas laterales
de los mismos y sobre ellas se midieron un total de 177 puntos diferentes.
Gracias a las dimensiones tomadas se consiguió un dibujo simplificado del
cráneo (Fig. 9.16), en el cual aparecen todos sus rasgos característicos y que
permite realizar comparaciones bioestadísticas entre ellos. Como la forma de
los cráneos está definida por las leyes de la herencia genética, estudiando en
cada uno los mismos cinco parámetros: la mandíbula, los maxilares, la base
del cráneo, la relación entre los maxilares y la mandíbula y la relación entre
la mandíbula y la base del cráneo, los especialistas pueden inferir cuáles son
las momias que tienen más probabilidades de ser familiares directos y cuál
puede ser la relación existente entre ellas.



FIGURA 9.16. Dibujo cefalométrico de la momia de Tutmosis IV.

El resultado del estudio anterior es que la momia identificada como
Ahmose no puede ser la de un hijo biológico de la identificada como de
Sequenre Taa II y tampoco como la del padre de la identificada como
Amenhotep I; aunque estas dos últimas momias sí presentan entre ellas una
morfología craneana muy similar. Por su parte, la momia identificada como
Amenhotep II es la que biológicamente tiene menos posibilidades de
pertenecer al hijo de la momia identificada como Tutmosis III. Tampoco es
probable que la momia identificada como Amenhotep II pertenezca al padre
biológico de Tutankhamon, ni al de la identificada como Tutmosis IV o al
progenitor del cuerpo de la KV 55. La momia identificada como Amenhotep
III no es biológicamente aceptable como vástago de la momia identificada
como Tutmosis IV y tampoco es probable que se trate del padre del cuerpo de
la KV 55 o del de Tutankhamon. El padre biológico más probable para esta
momia sería el cuerpo identificado como Amenhotep II. Por último, la momia
de Seti II es poco probable que sea la del hijo de la identificada como
Merenptah o el nieto de la identificada como de Ramsés II. En cambio, sí
presenta una asombrosa similitud craneométrica con la momia identificada
con Tutmosis III, lo que sugiere que ha de pertenecer a un soberano de
comienzos de la XVIII dinastía. Del mismo modo, las momias identificadas
como Seti II (Fig. 9.9), Tutmosis II (Fig. 9.4) y Tutmosis III (Fig. 9.5)
presentan grandes similitudes craneométricas entre sí (Fig. 9.17).



Exactamente lo mismo que sucede con las momias de Tutmosis IV, el cuerpo
de la KV 55 y la de Tutankhamon, lo cual sugiere una relación abuelo-padre-
nieto entre ellos.

FIGURA 9.17. Dibujos cefalométricos de los cráneos de las momias de
Tutmosis II (línea de puntos), Tutmosis III (línea discontinua) y Seti II (línea

continua).

Teniendo todo esto en cuenta, así como los datos históricos
proporcionados por la arqueología, se puede sugerir la siguiente
identificación de las momias:

Momia identificada como Probablemente la momia de

Tutmosis I = ¿Padre de Tutmosis I?
Tutmosis II = Tutmosis I
Seti II = Tutmosis II
Tutmosis III = Tutmosis III
Falta = Amenhotep II
Amenhotep II = Tutmosis IV
Tutmosis IV = Amenhotep III
KV 55 = Akhenaton



Tutankhamon = Tutankhamon
Amenhotep III = ¿Ay?

La bioestadística no es la única de las ramas de la biología que puede
utilizarse para intentar aclarar la genealogía de las momias reales. Los
estudios de los grupos sanguíneos también proporcionan datos interesantes.
Por ejemplo, del análisis serológico realizado en algunas de ellas parece
desprenderse que Akhenaton, Esmenkhare, Tutankhamon y Sitamon podrían
ser todos ellos hijos de la pareja formada por Amenhotep III y la reina Tiyi.
Si bien históricamente esta relación no parece sostenerse, no cabe duda de
que el grupo sanguíneo demuestra que entre ellos existió una estrecha
relación biológico-familiar, la cual casa perfectamente con los estudios
craneométricos y con la genealogía tal como la conocemos por los
documentos históricos. Sólo un estudio exhaustivo del ADN de las momias
podría clarificar definitivamente la cuestión, pero quizá tengamos que esperar
unos años más, hasta que la técnica para extraer muestras fiables de cuerpos
momificados esté por fin conseguida.



10

Las momias reales de Tanis

Cuando Pierre Montet (1885-1966) realizó su extraordinario hallazgo, nunca
podía haber sospechado que un suceso de magnitudes planetarias le impediría
recibir el reconocimiento inmediato que merecía. No todos los días se
descubre una necrópolis real faraónica, con varias tumbas intactas
acompañadas por un riquísimo ajuar funerario y un faraón desconocido.
Todavía quedaban varios meses para el estallido de la segunda guerra
mundial, pero a finales de febrero de 1939, cuando se descubrió la primera
tumba, el mundo estaba más preocupado de su futuro inmediato que de los
hallazgos arqueológicos. Las democracias liberales se preparaban para lo
peor utilizando la táctica del avestruz, mientras dictadores fascistas y tiranos
comunistas tentaban sus fuerzas en la península Ibérica por intermedio de los
dos bandos de la guerra civil española.

El descubrimiento se realizó de forma fortuita, pero no por casualidad.
Interesado en los contactos entre Egipto y Canaán, Montet había estado
excavando en Biblos desde 1924. En 1929 decidió regresar a tierras egipcias
dispuesto a intentar desentrañar los misterios de la ciudad de Tanis (en el
Delta oriental), que por aquél entonces se creía era la antigua capital de los
hyksos.1 En los años anteriores al hallazgo de la necrópolis real, el equipo
francés había descubierto esculturas tan importantes como la estatua-
jeroglífico de Ramsés II (Foto 20); mas no fue hasta un decenio después de
comenzadas las excavaciones cuando se descubrió la necrópolis real. El 27 de
febrero de 1939, cercano ya el final de la campaña (como siempre sucede),
los excavadores decidieron estudiar al fin una curiosa desviación visible en
los planos de la zona suroeste del muro del recinto del templo de Mut. La
tarea de dejar lista esa parte de la concesión para poder excavarla y averiguar
el origen de la irregularidad no había sido fácil, pues hasta ocho metros de



escombros la cubrían. Tras varios años de esfuerzos finalmente habían
llegado a la arena virgen de la colina sobre la cual se edificó la ciudad. Allí
vieron una zona de arena y piedras que delimitaba un círculo grisáceo en la
superficie arenosa. A la mañana siguiente se excavó lo que sabían era un
pozo relleno, que a los dos metros desembocó en una losa de caliza.
Ampliado el pozo, la losa se convirtió en un enlosado de cien metros
cuadrados donde, tras limpiarlo, se apreció un nuevo pozo relleno.
Esperanzados, los arqueólogos comenzaron a vaciarlo, y cuando entre los
escombros apareció un pedacito de una joya de oro, su interés se tornó en
impaciencia. Era un agujero de ladrones, pero ¿qué habían saqueado?

Georges Goyon se tiró de cabeza al agujero, literalmente, para
averiguarlo. Como miembro más joven de la expedición, los veteranos
decidieron agarrarlo por los pies e introducirlo boca abajo por la abertura.
Una linterna eléctrica le permitió comprobar que se trataba de una estancia
con las paredes repletas de relieves, con un techo azul decorado con estrellas
doradas y un extraño olor, mezcla de milenios de humedad, calor y
evaporados perfumes de aceites y ungüentos. La voz de su maestro Montet le
llegó apagada desde el exterior: «¿Ve Ud. algún cartucho en la pared, lee
algún nombre?». Con la sangre acumulándosele en el cerebro y la emoción
del descubrimiento, Goyon aún tardó unos instantes en responder:
«¡Osorkon! ¡Es la tumba de Osorkon».2 Y con estas sencillas palabras la
historia de la XXI y la XXII dinastía cambió para siempre.

La necrópolis (Fig. 10.1), cuyo núcleo estaba formado por una estructura
de mampostería de caliza y granito, había tenido en tiempos una
superestructura en forma de mastaba de ladrillo. Durante una de las reformas
del templo este edificio desapareció por completo, quedando las estancias
subterráneas ocultas bajo el suelo nivelado. Todos se olvidaron de ellas,
apenas señaladas por el extraño desvío del muro del recinto templario.



FIGURA 10.1. Vista 3D de las cuatro primeras tumbas de la necrópolis real.
Tanis, XXII dinastía.

En la primera (I) de las cuatro tumbas estudiadas entonces,3 los
excavadores encontraron un enterramiento anónimo (I.1), un sarcófago vacío
(I.2), un sarcófago de granito usurpado por Takelot II (I.3) y los ricos
enterramientos de Osorkon II y uno de sus hijos, el príncipe Hornakht (I.4).
Nada quedaba de sus momias en las tumbas saqueadas.

En la tumba II aparecieron una habitación vacía (II.1) y un cuerpo
anónimo (II.2). Todo lo contrario que la repleta tumba III, donde se descubrió
el cuerpo de Psusenes I (III.1) cubierto por una máscara de oro macizo. Una
tabla de oro cubría todo el cuerpo, que había sido colocado dentro de un
ataúd interior de plata maciza (Fig. 10.2), protegido a su vez por otro ataúd de
granito. Todo el conjunto se introdujo finalmente en el interior del sarcófago
usurpado de Merenptah, hijo y sucesor de Ramsés II. Apenas los huesos
quedaban de Psusenes I, que murió a edad avanzada con unos tremendos
problemas dentales y una artritis severa. El cuerpo de Amenemope también
estaba cubierto por una máscara de oro (Fig. 10.3) y dentro de un ataúd
interior de plata, conservado en el sarcófago de la reina Mutdjodmet, madre
de Psusennes I, cuya cámara funeraria usurpó (III.2). El cuerpo estaba casi
destruido por la humedad, pero correspondía al de un hombre de fuerte
constitución que no sufrió problemas dentales, sólo los propios de una edad



avanzada. En dos estancias cercanas aparecieron sendos sarcófagos. Uno
(vacío) perteneció al general Ankhefenmut (III.3) y el otro al visir
Wendjebaendjed (III.4), enterrado con una máscara de oro (Fig. 10.4) y un
asombroso conjunto de joyas. Frente a ellos se encontraba la tumba intacta de
Sheshonq II, un faraón desconocido hasta entonces. Dentro de un ataúd de
electro con cabeza en forma de halcón (Fig. 10.5) apareció la momia del
soberano, con una máscara de oro y cubierta por un cartonaje completo
hieracocéfalo. La tremenda humedad de la zona sólo había respetado los
huesos de una persona que medía 1,69 metros de altura y que murió con unos
cincuenta años de edad, aquejada de una meningitis producida por una herida
en la frente, que se infectó llegando a afectar al cerebro. A su lado apenas se
podían ver los restos de la descomposición de dos momias, seguramente las
de Siamun y Psusennes II (III.5).

FIGURA 10.2. Sarcófago de Psusenes I Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Cairo.



FIGURA 10.3. Máscara de Amenemope. Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Cairo.

FIGURA 10.4. Máscara de Wendjebaendjed. Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Cairo.



FIGURA 10.5. Sarcófago de Sheshonq II. Tanis, XXII dinastía. Museo de El
Cairo.

La tumba IV fue el lugar de enterramiento original de Amenemope y en
la tumba V se enterró Sheshonq III. Las tumbas VI y VII, por su parte, son
anónimas. Las excavaciones no se han detenido y en la actualidad continúan,
descubriendo año a año una ciudad construida en su mayoría a base de
piedras y monumentos usurpados a faraones anteriores y dotada de un
grandioso templo que se esforzaba en copiar al de Amón en Karnak.



11

La paleopatología

Además de su interés como documento del modo de entender la vida que
tenían los egipcios, las momias son para los paleopatólogos una constante
fuente de información. El objetivo de estos investigadores es «... demostrar la
presencia de las enfermedades en los restos humanos y de animales
procedentes de los tiempos antiguos».1 En el caso del Egipto faraónico se
pueden considerar unos privilegiados, pues tienen a su disposición toda la
gama de posibles fuentes de información. Además de las fuentes secundarias,
como son las representaciones artísticas (imágenes y estatuas) y los textos
(literarios, autobiografías), casi siempre pueden recurrir a la fuente primaria:
los cuerpos de las momias. Junto a los estudios osteológicos, las excelentes
cualidades conservantes del natrón y las técnicas de los embalsamadores
egipcios hacen que las muestras de tejido de las momias egipcias puedan ser
rehidratadas y estudiadas con una cierta facilidad, cada vez mayor cuanto más
sofisticados y precisos se van haciendo con el tiempo los sistemas de análisis
biológico.

El estudio de las enfermedades de los antiguos egipcios nos permite
acercarnos a ellos de un modo mucho más personal. Saber de los atroces
dolores sufridos por una mujer fallecida mientras daba a luz o de las
insuficiencias alimentarias de los niños de un poblado, sin duda consiguen
hacer más vívida y real nuestra reconstrucción de la sociedad faraónica. Ello
es importante, porque el egipcio es un pasado milenario, cuya imagen ha
llegado hasta nosotros distorsionada por el filtro color de rosa de la cultura
grecolatina.

Los griegos consideraban el valle del Nilo como un territorio
privilegiado e idílico. Su propio país era un territorio sin grandes ríos y
sometido de continuo al fantasma de la sequía, pues como dice Heródoto, los



griegos «no tienen ningún otro medio de conseguir agua como no sea por la
gracia de Zeus»;2 por consiguiente, la presencia en Egipto de una abundante e
ininterrumpida fuente de agua los maravillaba. En especial se sintieron
fascinados por su régimen de crecidas anuales, el cual facilitaba
enormemente la agricultura. Nada que ver la insultante facilidad de los
campesinos egipcios comparada con los sudores invertidos en tierras helenas
para lograr una cosecha anual. Lo que ellos no podían saber es que el
envidiado Nilo también era responsable de muchos de los problemas de salud
de los súbditos del faraón. Por contradictorio que pueda parecer, el origen de
la vida en el valle del Nilo llevaba en sí el germen de una tremenda lacra que
minaba físicamente a los habitantes de sus orillas.

A pesar de estar rodeados de desierto, los egipcios llevaban una vida
acuática. El río cortaba en dos alargadas mitades el país y sus habitantes se
esforzaban por hacer llegar sus aguas a todos los rincones donde la naturaleza
no alcanzaba. Al llegar la inundación estival, dada la geología del río, de
cauce convexo, las aguas cargadas de limo se desbordaban anegando sus
orillas. Al retirarse semanas después, este barro en suspensión se acumulaba
lentamente y terminaba por formar diques naturales paralelos al cauce del
Nilo. La técnica agrícola egipcia era sencilla, consistía en reforzar estos
diques naturales y completarlos con otros perpendiculares. Así se creaban
estanques de escasa profundidad que se llenaban de agua con la crecida y
donde ésta quedaba retenida hasta desaparecer, embebida en el suelo y
evaporada por el sol. Una serie de canales conseguían hacer llegar las aguas
de la crecida a los terrenos más elevados y alejados de la orilla. Además de
para la avenida de aguas, los canales servían como medio de transporte,
porque la parte superior de los diques hacía las veces de camino. Los
poblados se encontraban situados en terreno de nadie, rodeados de canales y
campos de cultivo, por lo cual la presencia de agua era una constante en la
vida egipcia. Del faraón abajo, era imposible no entrar en contacto de un
modo u otro con el agua estancada, el caldo de cultivo perfecto para la
multitud de parásitos que infectaban a placer a los egipcios.

La principal y más insidiosa de las enfermedades endoparasitarias que
afectaron a los egipcios es la esquistosomiasis, todavía hoy endémica en las
zonas tropicales. Teóricamente, los diminutos gusanos que la provocan (los



machos de sólo 1 cm de longitud y las hembras del doble, si bien mucho más
delgadas) sólo sobreviven en agua corriente, pero parte de su ciclo vital se
desarrolla en el interior de unos diminutos caracoles que sí pueden vivir en
las aguas estancadas. Dentro de los moluscos, los huevos de Schistosoma
haematobia y de Schistosoma mansoni se convierten en larvas que son
expulsadas al agua. Al contacto con los seres humanos penetran en su interior
a través de la piel y por medio del sistema circulatorio terminan accediendo al
recto (S. mansoni) o la vejiga (S. hamaetobia). Allí maduran, anidan, se
aparean y desovan, causando hemorragias que acompañan a los huevos hasta
las heces o la orina, por medio de las cuales son expulsados al agua para
comenzar un nuevo ciclo. Siempre que la persona no se vuelva a infectar, al
cabo de los 3-7 años que vive como media el gusano, el paciente sana, pero
tal cosa era prácticamente imposible en el valle del Nilo. Para un egipcio
resultaba quimérico evitar el contacto con el agua contaminada, no importaba
su clase social; por esta razón, las constantes reinfecciones convirtieron la
enfermedad en crónica para todos los habitantes del Doble País. Para hacerse
una idea de la magnitud del problema, baste decir que en la década de 1950
casi la totalidad de la población egipcia (el 95 por 100) estaba infectada, una
situación que muy bien podía reflejar la existente en época faraónica.3 La
enfermedad estuvo presente en todas las etapas de la historia de Egipto, pues
se ha detectado en las momias tanto predinásticas como del Reino Nuevo.

El síntoma más destacado de la esquistosomiasis es la presencia de
sangre en la orina, algo que ya en el siglo XIX hizo que los soldados de
Napoleón dijeran que Egipto era el país de los hombres que «menstruaban».
Las consecuencias de la constante pérdida de sangre son la disminución del
apetito, las infecciones urinarias y una importante anemia,4 todo lo cual
desemboca en una lasitud generalizada, cansancio, falta de interés,
debilitamiento de las defensas ante otras enfermedades...

Los reputados médicos egipcios eran conscientes del problema y sin
duda conocían la enfermedad, al menos por su síntoma más evidente, las
hemorragias urinarias o rectales. En los papiros médicos egipcios se
mencionan varios remedios para paliarlas:



Otro remedio para terminar con una evacuación sangrante abundante: pasta, fresca: 1/8; rizoma
de chufa, rallado: 5 ro; grasa/aceite: 1/8; miel: 1/8. Se filtrará y después se tomará cuatro días
seguidos. Ningún remedio lo iguala.

Papiro Ebers, 49.5

Además de los dolores reumáticos que producía trabajar de continuo en
un ambiente húmedo, el agua estancada unida a las altas temperaturas y las
plantas acuáticas era un excelente entorno para el desarrollo de los mosquitos,
transmisores de muchas enfermedades, en especial la malaria. Esta
enfermedad se contagia por obra y gracia del anófeles hembra, que al chupar
sangre humana introduce en el flujo sanguíneo del huésped el protozoo
Plasmodium falciparum. Su presencia en la sangre se refleja en ataques
periódicos de fiebre cada tres-cuatro días, producidos por la destrucción de
millares de glóbulos rojos. Son las llamadas fiebres tercianas-cuartanas.
Hasta no hace mucho, la existencia de la malaria en el antiguo Egipto sólo se
podía deducir, pues no se trata de una enfermedad que produzca grandes
cambios patológicos en las momias. Ahora su presencia se puede comprobar
gracias a un test que detecta en las muestras de tejido humano el antígeno
producido por las defensas del cuerpo ante la presencia del protozoo. Momias
predinásticas, del Reino Nuevo y del Tercer Período Intermedio han
demostrado estar infectadas en el momento de producirse la muerte.

Los mosquitos asimismo pueden infectar a los humanos con gusanos del
orden de los filariodeos, algunos de los cuales pueden obturar el sistema
linfático y provocar elefantiasis, mientras que otros son el origen de ciertos
tipos de ceguera.

El agua que bebían los egipcios también tenía bastantes posibilidades de
estar infectada por parásitos como el gusano de Guinea, Dracunculus
medinensis. Introducidas en el cuerpo humano dentro de un diminuto
crustáceo acuático, las larvas se liberan cuando éste es digerido, penetran en
el tracto digestivo y migran hacia las cavidades abdominal o torácica.
Mientras van creciendo, las larvas recorren los tejidos corporales y al llegar a
la madurez, tres meses después, se aparean. El macho muere tras fecundar a
la hembra,6 que se desplaza hasta alcanzar el tejido subcutáneo del tobillo.
Una vez allí perfora la piel del mismo y crea una dolorosa ampolla, la cual
estalla al contacto con el agua permitiéndole así expulsar sus huevos. Las



hembras pueden alcanzar una longitud de un metro y el método de extracción
consiste en ir enrollando lentamente el gusano en un palo delgado,
procurando que el parásito no se parta y la herida no se infecte.7 El proceso
no es doloroso en sí mismo y puede durar hasta tres semanas. Caso de que no
fuera posible este tipo de extracción es necesario recurrir a la cirugía y sajar
la piel para extraer al parásito. En dos de las recetas del Papiro Ebers, las
números 874 y 875 en concreto, se ha creído ver la descripción del
procedimiento para la extracción de este gusano. La primera sería el método
no invasivo y la segunda describiría el método quirúrgico.

Como no hay mal que por bien no venga, la misma fuente de gran parte
de las infecciones parasitarias de los antiguos egipcios, el agua y el uso que
hacían de ella, se ocupaba también de limpiar en parte el país. Durante todo el
año, las aguas embalsadas para los cultivos y las pantanosas orillas del río se
iban convirtiendo en el ambiente perfecto para el desarrollo de parásitos,
mosquitos y demás focos infecciosos. Todo ello sin contar con la porquería y
los desechos acumulados por la actividad humana diaria en los canales y
cercanías de los poblados. La llegada de la inundación arrastraba todos los
desechos y muchas de las posibles fuentes de infección:

La crecida hace que toda la cosecha sea buena para mí, pues mata las ratas y serpientes donde
viven e impide que las langostas la devoren y que el viento del sur la coseche.

Estela de Taharqa.8

No obstante, si era una crecida demasiado grande o demasiado baja sus
efectos podían ser devastadores. Aún en el caso de una crecida de la altura
adecuada, la limpieza no duraba mucho, pues apenas comenzaba la retirada
de las aguas empezaban de nuevo a aparecer los problemas. Como sucede
hoy día, si un campesino egipcio tenía una urgente necesidad fisiológica no
iba más allá de la parte superior del primer dique para aliviarse. Igual sucedía
con los niños jugando en los canales o a la orilla del río. Como las heces
humanas bien podían estar infectadas con lombrices, la ausencia de sistemas
para drenar las aguas de albañal suponía un riesgo constante para la salud. Al
mismo tiempo, si cualquiera de quienes se aliviaban estaba infectado de
esquistosomiasis, como era lo más probable, la limpieza de la crecida no
habría servido para nada, pues de nuevo los huevos habrían colonizado el



agua. Por otra parte, la suciedad generalizada hace que la posibilidad del
tétanos sea muy real. En un mundo sin desinfectantes ni antibióticos,
cualquier herida sin limpiar podía terminar contaminada por las esporas de la
bacteria Clostridium tetani, de difusión universal y amante de los entornos
sucios. Una vez en el interior del cuerpo humano, la bacteria genera una
toxina que bloquea los músculos y produce fortísimos espasmos musculares,
los cuales terminan paralizando los mismos. Sin tratar, la enfermedad
produce la muerte en un tercio de los afectados.

Desgraciadamente para los egipcios, la otra mitad de su entorno natural
también era una fuente importante de patologías. La arena del desierto y la
fuerte luz solar fueron responsables de muchas enfermedades oculares. La
reverberación de la luz y la sequedad del ambiente hacían imprescindible
protegerse los ojos de algún modo. La solución adoptada por los egipcios
consistió en pintarse una gruesa línea de maquillaje alrededor de ellos. Al ser
el negro un color que absorbe todas las radiaciones luminosas, la cantidad de
luz reflejada que llegaba a la retina disminuía mucho. Esta costumbre terminó
por convertirse en un rasgo cultural, visible en los ojos maquillados que tan
característicos son de una obra de arte egipcia (Foto 10). Durante el
predinástico los egipcios se enterraban con una paleta de esquisto destinada a
moler y preparar el maquillaje ocular; un claro indicio de la importancia
concedida a la protección/decoración de los ojos.

Se utilizaban dos sustancias como maquillaje ocular, la malaquita
(verde) y mucho más frecuentemente la galena o estibnita (negra). Además de
absorber los reflejos de la luz, y de poseer propiedades profilácticas, la galena
es un repelente de insectos. Un egipcio con los ojos maquillados con galena
no sufría el constante ataque de las moscas, atraídas por la humedad del
lagrimal. Sin embargo, como la mayoría de las momias no conservan los
ojos, sustituidos por otros artificiales, no resultan útiles como fuente para el
estudio de las patologías oculares de los egipcios. En este caso se ha de
recurrir a los papiros médicos, donde se describen innumerables curas: si el
ojo ha resultado atacado por una sustancia venenosa, si el ojo ha dejado de
ver, si el ojo ve manchas blancas, etc. La ceguera no era desconocida; de
hecho, la imagen del arpista ciego es habitual en el arte egipcio (Foto 21).



Si bien la luz del sol podía ser dañina para los ojos, no parece haber
afectado en absoluto a la piel de los egipcios, cuyo tono variaba con la
latitud. Pese a aparecer en las representaciones artísticas con un único tono de
piel, los egipcios del sur del país eran mucho más oscuros que los del norte.
Una circunstancia que recoge la propia literatura faraónica: «... como se ve un
hombre del Delta en Elefantina, un hombre de los cañaverales en Nubia», se
dice en Sinuhe.9 Con una capa de ozono todavía intacta y la melanina de la
piel presta a cumplir su función de filtro solar, los rayos ultravioletas no
parecen haber sido responsables de ningún cáncer de piel entre los egipcios.

Procedente también del desierto es otro tipo de enfermedad que se
conoce en poblaciones modernas sometidas al mismo tipo de entorno natural,
la neumoconiosis. En un entorno seco y arenoso, en cuanto sopla el menor
viento se levantan enormes nubes de polvo que lo cubren todo. Las personas
que viven en este tipo de ambiente, como sucede en Egipto, respiran
constantemente partículas microscópicas de arena que terminan
depositándose en sus pulmones. Cuando éstos responden a la presencia del
cuerpo extraño, se forman fibrosis que terminan afectando a la capacidad
pulmonar del enfermo, produciéndole tos y dificultades respiratorias. En el
caso de los canteros, el problema se veía agravado por la silicosis.

Las partículas de polvo no son las únicas que terminaban penetrando en
los pulmones de los egipcios. También se han encontrado en ellos restos de
carbonilla, producto de la combustión de hogueras en los hogares y otros
lugares cerrados. Excepto las mansiones de los más poderosos y los palacios
de los soberanos, las casas egipcias no poseían un tamaño excesivo. Con una
fachada de 5 metros de longitud y una profundidad de 15 metros, las
viviendas del poblado de Deir el-Medina se pueden considerar como de lujo,
porque albergaban a un grupo de obreros muy importante para el faraón: los
encargados de excavar y decorar su tumba en el Valle de los Reyes. Las
viviendas del resto de poblados egipcios eran de dimensiones más reducidas
y con menos habitaciones. Construidas con adobe,10 para minimizar los
efectos del clima egipcio contaban con escasas aberturas al exterior, incluidas
las ventanas, situadas en la parte superior de los muros. De este modo se
evitaba la entrada de la luz solar y se preservaba el interior, donde hacinados
y con escasa privacidad convivían todos los miembros de la familia. El humo



procedente del fuego del hogar se acumulaba dentro de la casa y las
partículas de combustible quemado eran respiradas por sus habitantes. Si bien
el humo tenía la ventaja de servir como insecticida, la promiscuidad facilitaba
enormemente la transmisión de las enfermedades infecciosas, como la
tuberculosis. Las patologías de bastantes momias se han identificado como
resultado de la acción del bacilo de Koch. Algunas de ellas presentan la típica
espina dorsal deformada resultado de la enfermedad de Pott (tuberculosis
espinal), visible también en algunas estatuas (Fig. 11.1).11

FIGURA 11.1. Estatua de hombre con posible enfermedad de Pott. Museo de El
Cairo.

Otras enfermedades infecciosas padecidas en el antiguo Egipto son la
poliomielitis y la viruela. De la primera tenemos una representación física en
la estela funeraria de Roma, funcionario de la XVIII dinastía, y la
confirmación del diagnóstico en la momia de Siptah, cuyo pie izquierdo está
completamente deformado, posiblemente debido a la enfermedad (Figs. 9.11
y 11.2).12 Respecto a la presencia de viruela contamos con un caso que
genera dudas, como es el de la momia de Ramsés V (Fig. 11.3), cuya piel
presenta lo que a primera vista son las típicas marcas de alguien «picado» por
la enfermedad. Para algunos, este diagnóstico se habría visto confirmado
recientemente, cuando al fin se pudo tomar una muestra diminuta de la piel
para ser sometida a análisis. Éste detectó la posible presencia del antígeno de
la enfermedad y el microscopio electrónico permitió ver dos partículas que se



asemejaban a dos ejemplares del virus. La presencia de viruela en el valle del
Nilo implicaría la existencia de epidemias, tanto más extensas cuanto más
movilidad hubiera. No parece que la población egipcia en conjunto pudiera
desplazarse con facilidad; si bien los traslados en barco de funcionarios desde
la capital al resto del país y los cruces de orilla en cualquier punto del río
estaban a la orden del día. Una vez aparecido un brote de la enfermedad, la
epidemia se extendería con cierta rapidez por las Dos Tierras y entonces los
egipcios comentarían asustados sobre la llegada de los «mensajeros de
Sekhmet» o de los «carniceros de Sekhmet», señora de las epidemias. Esta
diosa leona (Fig. 11.4), hija de Ra y «ojo» del dios, era la encarnación de la
violencia destructora de la enfermedad a gran escala:

FIGURA 11.2. Pie deformado de la momia de Siptah. Museo de El Cairo, XX
dinastía.



FIGURA 11.3. Momia de Ramsés V con posibles marcas de viruela, XX
dinastía. Museo de El Cairo.

¿Cómo es ese país sin ese dios excelente, el temor del cual estaba propagado a través de los
países extranjeros como el temor de Sekhmet en un año de peste?

Sinuhe.13

Curiosamente, también era una deidad sanadora y sus sacerdotes
actuaban como médicos. Las referencias a epidemias son nulas en las fuentes
egipcias, pero un texto de la época de Tutmosis III nos demuestra que los
soberanos egipcios eran conscientes de la presencia de la enfermedad en el
valle del Nilo y que algunos de ellos intentaron atajarla por los escasos
medios que tenían a su alcance:

Decreto real del Horus que renueva los nacimientos en interés de los notables y los cortesanos,
en su totalidad, para todo lo que satisface a los dioses en este país, para proteger a los ciegos, para
expulsar a los elementos patógenos, para curar al que sufre físicamente de su mal, después de que
Su Majestad hubiera visto un libro de protección del tiempo de los antepasados [---] debido al
sufrimiento de los pobres [---]. El rey [---] de la sala Djeryt lo iniciaron en las características de
este país [---] este país se verá por lo tanto exento de enfermedad.

Papiro Berlín 3049.14



Pero los esfuerzos del faraón, por decididos y bienintencionados que
fueran, no podían atacar la raíz del problema, que en muchas ocasiones se
encontraba en la médula misma de la geografía del país, su cultura y sus
técnicas.

Una característica de la gran mayoría de las momias faraónicas es la
existencia de múltiples patologías en la dentadura, destacando la escasa
presencia en ellas de caries, sustituida por un elevado desgaste de los
dientes.15 En ciertos casos, como pueda ser el de Ramsés II, la mandíbula
presenta una serie de patologías muy amplia. Algunas de ellas debieron ser
tremendamente dolorosas para el anciano soberano: atrición extrema,
exposición de la pulpa dentaria, periodontitis extrema (la cual resulta en la
pérdida del hueso que sujeta las piezas dentales) y abscesos periapicales,
cuya infección sin duda contribuyó a dificultar sus últimos momentos, ya a
una edad muy avanzada.

FIGURA 11.4. Estatuas de la diosa Sekhmet. Museo al aire libre del templo
Karnak.

La escasa presencia entre los egipcios de la principal de las dolencias
dentales del hombre occidental moderno se achaca a lo poco presentes que
estaban los azúcares en su dieta. La gente del común tenía que consumir
frutos como los dátiles para endulzar sus comidas; pues el faraón tenía el



monopolio del principal edulcorante del valle del Nilo, la miel. El origen del
pronunciado desgaste observable en un elevado número de individuos podría
encontrarse en el uso de los dientes a modo de quinta mano, como sucede
entre los esquimales, pero no es el caso del antiguo Egipto. Las escenas de la
vida cotidiana demuestran que no utilizaban la mandíbula para sujetar un
trozo de carne y poder cortar con el cuchillo el pedazo que van a masticar, ni
tampoco para morder las pieles curtidas de animales para ablandar el cuero,
como hacen por ejemplo los inuit. El desgaste sólo puede deberse, por tanto,
a uno de los ingredientes básicos de la dieta egipcia. Todos los indicios
apuntan al pan, el alimento por excelencia en el valle del Nilo.

FIGURA 11.5. Las diversas fases de la fabricación del pan. Tumba de
Antefoker (TT 60). Tebas, XII dinastía.

Un estudio realizado sobre una docena de muestras de pan encontradas
en tumbas halló partículas inorgánicas en su interior. No se trata del resultado
de una contaminación superficial, sino que formaban parte integrante de la
masa. El polvo ambiente, el modo de cosechar, el trillado, el aventamiento e
incluso la inclusión de un minúsculo porcentaje de arena en el grano a la hora
de molerlo para hacer harina (Fig. 11.5), contribuyeron a introducir
sustancias abrasivas en este alimento básico. Consumido a diario e incluso
utilizado como salario, las micropartículas que incorporaba terminaban por
desgastar los dientes, originando innumerables sufrimientos a los egipcios.
En realidad, la alimentación es uno de los factores que más se deja sentir en



la salud general de las personas y los egipcios no fueron una excepción. Las
carencias y excesos alimentarios afectan al cuerpo, y las momias conservan
esta información.

El paso de una cultura de caza-recolección a una de agricultura
sedentaria no significó ninguna mejora en los niveles de vida de las
poblaciones implicadas, al contrario de lo que se piensa normalmente. En
realidad, supuso un deterioro de la salud y la alimentación de los pueblos
africanos del Neolítico, incluidos los egipcios. Hoy día, uno de los pocos
grupos de cazadores-recolectores todavía fieles a su antiguo modo de vida,
los bosquimanos del Kalahari, consigue más proteínas y una alimentación
más variada trabajando muchas menos horas a la semana que un grupo
similar de agricultores. Se ha calculado que la dieta de los africanos a finales
del Paleolítico estaba compuesta por un muy sano 35 por 100 de carne y un
65 por 100 de vegetales. Con la llegada de la agricultura los porcentajes se
modificaron a peor y la esperanza de vida se resintió, pasando de los 40 años
de los hombres paleolíticos a los 30 años de los hombres neolíticos. Durante
el Reino Antiguo un egipcio normal consumía un 80 por 100 de
carbohidratos, un 10 por 100 de grasa y sólo un 10 por 100 de proteínas
animales. Por otra parte, este descenso en la salud general se vio
incrementado por la propia sedentarización. Al sedentarizarse, los hombres
terminaron viviendo no sólo con sus propias heces y desperdicios (cosa que
no sucede cuando uno deja los desperdicios atrás, como hacen los nómadas),
sino por las propias enfermedades de los animales que comenzaban a criar,
que encontraron en los debilitados hombres del Neolítico un campo de
cultivo inmejorable para extenderse.16

Las momias nos hablan de este cambio, pues los huesos son, pese a su
aspecto, un elemento vivo y como tal reaccionan ante la alimentación que
reciben. Una dieta concreta supondrá una mayor absorción por parte del
hueso de un determinado isótopo estable, lo que permite al arqueólogo
diferenciar si la dieta del organismo era predominantemente animal o vegetal
y, si se da este último caso, distinguir si se consumieron más plantas
terrestres que marinas. Una presencia baja de N15 en el colágeno de los
huesos nos habla de una alimentación vegetal, como sucede con los huesos de



la mayoría de los egipcios, mientras que un alto contenido de este mismo
isótopo significa una alimentación principalmente cárnica, lo que no era el
caso de los súbditos del faraón, a excepción de la clase alta.

Una de las principales consecuencias que tuvo el abandono de la caza-
recolección como medio de vida fue la disminución de la altura de los
habitantes del valle del Nilo en casi una decena de centímetros, como reflejo
de una alimentación más deficiente y menos rica. Los hombres predinásticos
alcanzaban una altura media de 1,70 metros, mientras que las mujeres
alcanzaban 1,57 metros. En cambio, los varones nacidos durante el período
faraónico se quedaban en 1,57 metros y las hembras en 1,48 metros.17 Sólo
durante el Reino Nuevo comenzaron a recuperarse en ciertas clases sociales
los niveles predinásticos, y es que fue entonces cuando la producción
agropecuaria egipcia alcanzó su máximo, poniendo a disposición de los
habitantes del valle del Nilo suficientes recursos alimentarios.18 Si nos
fijamos en el grupo social que mejor alimentado estuvo siempre, los faraones
y la familia real, comprobamos la relación entre una buena alimentación y la
altura; pues los faraones del Reino Nuevo superan con creces la estatura
media de sus súbditos y alcanzan niveles similares a los predinásticos. El más
alto de todos ellos fue Amenhotep I, con sus 1,77 metros de estatura, y el más
bajo Tutmosis IV, quien sólo alcanzó 1,60 metros, pese a lo cual todavía era
varios centímetros más alto que la media nacional.19

Lo paradójico del caso es que en Egipto se criaban muchos animales
como fuente de proteínas, bastantes como para haber nutrido adecuadamente
a una parte mucho más amplia de la población. El problema es que los
bóvidos eran considerados una unidad de riqueza, estando destinados a
terminar como ofrendas en los templos y en la mesa de los más poderosos.
Por fortuna, la carne de los dioses no se desperdiciaba, pues como ya
sabemos, tras ser expuesta en los altares y alimentar con su esencia a las
divinidades, era repartida entre los servidores del templo atendiendo
rígidamente al escalafón: cuanto más importante el cargo, mayor era la
cantidad. El número de bóvidos consumidos de este modo podía ser colosal.
En el templo de Neferirkare (V dinastía), por ejemplo, se consumían 30
bueyes al mes, lo que supone un total de 365 al año.20 En cuanto al templo de
Neferefre (V dinastía), en una sola fiesta de las muchas que se celebraban



anualmente al margen del culto real, se sacrificaron 13 bueyes diarios durante
los diez días de una semana egipcia, es decir, 130 bóvidos. Si tenemos en
cuenta que se calcula que con un buey se podía alimentar a mil personas, nos
podemos hacer una idea de la cantidad de carne disponible para el reparto, al
alcance sólo de los más cercanos al templo.

Las propias autoridades egipcias eran conscientes de que las proteínas
animales «alimentan» más que las vegetales proporcionadas por las
legumbres. Esto se refleja en la ración diaria de los trabajadores que servían
al Estado, calculada en hogazas de pan y pagada así o en grano. Los
«suplementos» en forma de carne o pescado estaban a la orden del día y eran
más abundantes cuando más esfuerzo físico requería la labor desempeñada.

A partir de uno de los problemas del Papiro Rhind se puede calcular que
la ración mínima durante el Reino Nuevo era aproximadamente de unas siete
hogazas diarias de pan, lo que suponía unas 1.643 calorías diarias para los
trabajadores con peor salario y de 3.286 calorías para los jefes. Los repartos
ocasionales de proteínas animales permitirían aumentar las calorías mínimas
hasta superar las 2.000, necesarias para subsistir realizando esfuerzos físicos
medianos.21

En el ámbito de lo privado, los Papeles de Hekanakhte nos permiten
conocer el consumo diario de calorías de una familia sin apuros económicos.
El jefe de familia, lejos en el sur atendiendo sus negocios, recibe una ración
de 3.324 calorías diarias, mientras que la ración mínima para el resto de su
familia extensa, esto es, todas las personas que estaban a su cargo, era de
1.643 calorías. Una cantidad un poco baja, pero ligeramente superior a la que
en 1900 permitía a los soldados británicos en la India mantener en pie el
imperio de su Graciosa Majestad, consistente en 1.636 calorías repartidas en
una libra de carne y otra de pan. Es posible incluso que la azofra, el trabajo
obligatorio que los egipcios debían realizar para el Estado en determinados
momentos del año, fuera un período durante el cual la alimentación de
algunas personas mejoraba ligeramente.

En las familias menos pudientes, la falta de carne en la dieta fue paliada
de forma privada mediante la caza y la pesca ocasionales, acompañada por la
cría de cabras, ovejas y cerdos. Ninguno de estos animales se ofreció nunca
como ofrenda ni fue servido en la mesa de los poderosos, pues no eran



considerados dignos de realizar semejante función. Los cerdos parecen haber
sufrido incluso una especie de «tabú», porque no aparecen citados casi nunca
en las fuentes ni en las escenas de las tumbas. Los tres son animales de fácil
provecho. Los ovicápridos tienen la ventaja de producir leche además de
carne, mientras que el cerdo estabulado tiene a su favor el consumir los
productos de desecho generados por el hombre y poseer la mayor tasa de
producción de carne por kilo de comida ingerida. El consumo de gorrinos se
mantuvo durante todo el período faraónico.

La presencia en los lugares de habitación de estos animales domésticos,
junto a algunas aves como pichones o patos, implica un contacto estrecho
entre hombres y bestias. Tal relación supuso la transmisión de enfermedades
entre ambos. En algunos casos muy concretos, como la viruela bovina, el
contagio pudo tener efectos benéficos, porque los infectados por ella habrían
quedado protegidos contra la infección de la viruela humana, como
descubriría milenios después Edward Jenner (1749-1823). En otros, sin
embargo, las enfermedades transmitidas por los animales fueron más dañinas.
En muchas ocasiones se trató de parásitos que terminaban infectando a los
egipcios al comer la carne de los animales domésticos.

La madera es escasa en Egipto y por consiguiente su uso como
combustible estaba muy restringido. El material más utilizado para ello serían
los excrementos de vaca, como sucede hoy día en la India y en muchos
lugares de África. Como es lógico, se intentaba gastar el mínimo combustible
posible, lo cual resultaba en cocciones inadecuadas para la carne, que era
ingerida sin hacer demasiado y con la mayoría de los parásitos que la
infectaban todavía vivos. Así se explica la existencia de momias infectadas
con triquinosis, adquirida por el consumo de carne de cerdo poco hecha, y de
tenias, asimismo introducidas en el organismo al comer carne poco cocinada.
El parásito de la triquinosis se asienta en los músculos y produce en la
víctima dolor y diarrea. La tenia, por su parte, se adhiere a las paredes del
intestino y debilita al paciente al «robarle» parte de sus nutrientes. En ambos
casos, nos podemos imaginar la delicada situación en la que quedaría un
egipcio atacado por una combinación de estos parásitos unida a la
esquistosomiasis. La anemia sumada a la diarrea o el «robo» de nutrientes no
tardaría en acabar con el pobre desgraciado.



Con su elevado gasto diario de calorías y una alimentación de escaso
contenido calórico a base de vegetales, sazonada con algún que otro aporte de
proteínas animales (pescado, cerdo u ovicápridos) y ocasionales festines de
carne de bóvido, la mayoría de los egipcios consumía casi las mismas
calorías que gastaba. En este aspecto, la sociedad egipcia era más sana que la
nuestra, donde el excesivo consumo de grasas y azúcares ha disparado el
porcentaje de personas con sobrepeso y obesas. En el antiguo Egipto, sólo los
pudientes tenían kilos de más.22 Estar gordo era signo de haber triunfado en
la vida (Fig. 11.6), pues implicaba acceso a grasa y proteínas animales en
abundancia, algo sólo al alcance de los más privilegiados. Como es lógico,
permanecer en el límite o ligeramente por encima del nivel mínimo de
subsistencia se convierte en un problema cuando el cuerpo comienza a
combatir una enfermedad, para lo cual requiere un aporte extra de energía del
que carece. Entonces el cuerpo se consume y muere.

FIGURA 11.6. Kaaper y su esposa. Abusir, V dinastía.

Este estrés alimentario, la existencia de períodos de alimentación
insuficiente, queda reflejado en los huesos de las personas cuando están en
período de crecimiento. El signo del mismo son las llamadas líneas de Harris,
unas líneas transversales de condensación ósea. Cuando el cuerpo en
crecimiento no recibe suficientes nutrientes detiene su desarrollo, lo cual
queda reflejado en la aparición de una de estas líneas. Cuando el período de
estrés alimentario cesa, el hueso reemprende su crecimiento normal, dejando



tras de sí una pequeña «cicatriz» en su superficie. En el esmalte de los dientes
también se pueden detectar estriaciones horizontales debidas a las mismas
causas.

Si a todas estas posibles fuentes de enfermedad (medioambientales y
económicas) le sumamos la presión a la cual sometía la dura labor diaria el
cuerpo de los egipcios, obtenemos una elevada tasa de traumatismos y
malformaciones óseas: brazos rotos, hernias, columnas deformadas, etc. Es
indudable que la vida en el antiguo Egipto no se corresponde con la imagen
de paraíso en la tierra que muchos suelen tener de ella. Además de dura era
una existencia corta, al menos para la mayoría.

Según el estudio de la colección de momias del Museo de Turín, la edad
media de los egipcios predinásticos era de treinta años, aumentada hasta los
treinta y seis para los del Reino Antiguo. Esto quiere decir que, de todos los
componentes de una generación dada de egipcios, el 50 por 100 estaba
muerto aproximadamente unos treinta y cuatro años después de haber nacido,
período durante el cual tenían que haber criado a su propia generación de
reemplazo. Antes de llegar a los cincuenta años la generación estaba casi
aniquilada, porque para entonces el 90 por 100 de ella estaba muerta;23 sin
embargo, los pocos supervivientes podían esperar alcanzar una edad bastante
elevada. Su fortaleza y resistencia había vencido a las condiciones generales
de vida y la mítica barrera de los 110 años24 se veía factible; pero eso sí,
alcanzarla iba a costar trabajo.

¡Ah!, que mi cuerpo rejuvenezca, porque ella [la vejez] ha caído sobre mí. La debilidad me ha
alcanzado rápidamente, mis ojos son débiles, mis brazos flojos y mis piernas han cesado de servir
a mi corazón fatigado.

Sinuhe.25



12

La arqueología de la muerte

Las momias son, por sí mismas, un objeto lleno de interés. El estudio
paleopatológico de los restos humanos hallados en una tumba o una
necrópolis nos proporciona una amplia información sobre la salud del difunto
o del grupo humano allí enterrado, pero los cadáveres inhumados dan para
mucho más. El análisis de su contexto arqueológico: el contenido de la
tumba, el modo de disponer el cadáver, la presencia o no de ajuar funerario,
la existencia de ofrendas, la localización de la tumba, la distribución espacial
de los enterramientos, etc., proporcionan una importante cantidad de
información, sobre todo en aquellos casos donde la documentación escrita
falta por completo y el arqueólogo sólo dispone de una tumba para intentar
reconstruir una cultura pretérita.1

Al enfrentarse al reto de desentrañar el significado de una tumba, los
arqueólogos parten de un principio general, como es que el contenido de los
enterramientos es una representación de las creencias e ideología del grupo
humano responsable de las inhumaciones. Los especialistas conocen este
criterio de análisis como «arqueología de la muerte». Un enterramiento
refleja casi siempre la cultura de quien lo realiza; pero conviene andarse con
cuidado al generalizar. No todo es automático ni debe interpretarse siempre
del mismo modo. Encontrar en un enterramiento los objetos de uso diario
utilizados por el difunto muy bien puede significar que esa cultura creía en
una vida en el más allá. Es casi una interpretación automática, pero a falta de
otros datos también cabría ver en ellos una cultura donde los objetos
personales adquieren tanta esencia del ser humano que al desaparecer éste se
vuelven peligrosos para el resto del grupo y, como tales, han de desaparecer



junto a su dueño. En el antiguo Egipto la abundancia de textos funerarios
facilita el trabajo de interpretación, pero no todo en las momias del valle del
Nilo es religión o paleopatología.

En la orilla este del Nilo, a tres kilómetros al norte de Wadi Halfa
(Sudán), cerca de Djebel Sahaba, arqueólogos norteamericanos y finlandeses
excavaron a mediados de la década de 19602 una necrópolis de 59 individuos
(«Site 117») que los llenó de estupor (Fig. 12.1). Su contenido no desmerecía
en nada de una fosa común resultado de una limpieza étnica en la antigua
Yugoslavia.

FIGURA 12.1. Localización de los cuerpos en el «Yacimiento 117» de Djebel
Sahaba. Nubia.

Los enterramientos, individuales, dobles o múltiples, consistían en un
sencillo agujero excavado a no más de 40 cm de la superficie, señalado en el
exterior por piedras planas de arenisca sin trabajar colocadas sobre la
inhumación una vez rellena de arena. Hasta aquí nada extraño, parecía un
típico grupo de tumbas de la zona, fechadas entre el 12000 y el 10000 a. C.



Las sorpresas comenzaron al estudiar los cuerpos, enterrados
mayoritariamente en posición fetal (con los talones pegados a las nalgas)
sobre el costado izquierdo, con la cabeza apuntando al este y la cara (junto a
la cual estaban las manos) mirando hacia el sur. Todos fueron enterrados sin
ajuar funerario y, sin embargo, hasta 110 artefactos se encontraron asociados
a la mitad de los cuerpos. Lo escalofriante es que en la mayoría de los casos
se trata de puntas de pedernal, llegadas a las tumbas dentro de los cuerpos
(Fig. 12.2). Los difuntos fallecieron como consecuencia de un ataque
coordinado contra el grupo.

FIGURA 12.2. Dos de los cuerpos del «Yacimiento 117» de Djebel Sahaba. Los
lapiceros indican la posición y el ángulo de llegada de las flechas.

Casi la mitad de los cuerpos (veinticuatro en total) presentaban signos de
violencia. Una tumba múltiple contenía los cadáveres de un hombre de
mediana edad (individuo n.º 25) y tres mujeres jóvenes (n.os 28, 34 y 37). Dos
de ellas todavía tenían las puntas de los proyectiles que les habían causado la
muerte incrustadas en los huesos (Foto 22), mientras que junto al hombre y la
tercera mujer aparecieron los astiles de las flechas asesinas. Un poco más
allá, una tumba doble contenía los cuerpos de dos niños (n.os 13 y 14) que



presentaban numerosas contusiones de proyectil y una punta de flecha
incrustada entre el cráneo y las vértebras cervicales. Parece como si después
de pegarles una paliza hubieran sido rematados con un flechazo en la nuca.
Varios cuerpos más de adultos habían sido apaleados y murieron como
resultado de politraumatismos agudos. Un enterramiento doble contenía los
restos de una mujer (n.º 23) y un niño (n.º 24), ambos con puntas de flechas
dentro de la cavidad torácica. ¿Una madre muerta mientras protegía a su
retoño? También había mujeres (n.os 102 y 103) con proyectiles en la caja
torácica acompañadas por niños (n.os 100 y 101) cuyos cuerpos no
presentaban restos de flechas y que fueron asesinados sin dejarles
traumatismos ¿asfixiándolos? Un grupo muy amplio (n.os 26, 27, 29, 30, 31,
32, 35 y 36) apareció enterrado en una pequeña fosa común, con varios de los
cuerpos en posturas forzadas, como si hubieran sido arrojados sin mayores
miramientos al agujero. Había presencia de puntas de flecha y traumatismos.
Otra gran tumba múltiple contenía los cuerpos de un niño (n.º 47) y cinco
hombres adultos (n.os 17, 33, 38, 42 y 45) muertos en el mismo ataque.
Finalmente, aparecieron dos cuerpos masculinos (n.os 20 y 21) que parecían
haber sido especialmente castigados. Hasta 27 puntas de flecha tenían
incrustadas en el cuerpo o descansando entre los huesos, sin olvidarnos de los
profundos cortes en las piernas y en el brazo izquierdo que sufrió uno de
ellos. Quizá se tratara de los líderes del grupo o, sencillamente, de los
hombres más fuertes del poblado, aquellos que se defendieron con más
ahínco y decisión. Sea como fuere, los atacantes se ensañaron con ellos.

Lo más llamativo de la matanza es que no se trató de un enfrentamiento
entre los adultos varones, como suele ser habitual entre grupos pequeños,
sino de un intento deliberado por aniquilar a un grupo humano, pues
hombres, mujeres y niños fueron masacrados por igual. No sólo se quiso
acabar con los miembros potencialmente peligrosos por su físico (los
hombres), sino también con su reemplazo natural (los niños) y con la
posibilidad de recuperar el grupo (las mujeres). Si a los porcentajes
aproximados de mortalidad en un grupo de cazadores-recolectores (12-20 por
100 en adolescentes y 35-70 por 100 en adultos jóvenes) le sumamos el 40-50
por 100 de muertes visibles en el cementerio, nos encontramos con un grupo
humano casi exterminado. Los motivos, sin duda, debieron de ser poderosos,



¿quizá el control de un territorio rico en recursos? No es posible saberlo, si
bien la misma existencia del cementerio nos habla de supervivientes que
pudieron encargarse de los cuerpos como dictaban sus costumbres.

Avanzando el tiempo, en pleno badariense (c. 4800 a. C.) los
cementerios y sus ocupantes nos hablan de los cambios sociales que están
comenzando a producirse en el valle del Nilo. Al ser estudiadas en detalle, las
tumbas de este período, en principio consideradas resultado de una sociedad
igualitaria, han demostrado no ser tales. Un estudio realizado en siete
cementerios y 262 tumbas ha permitido averiguar que sólo el 20 por 100 de
los enterramientos contaban con más de diez objetos de ajuar funerario, frente
al 51 por 100 que sólo cuentan con un objeto y al 29 por 100 que se enterró
sin ninguno. Estamos, por lo tanto, ante una sociedad que cuenta con una
disparidad económica no sexual entre sus miembros, por pequeña que pueda
ser. Al mismo tiempo, se observa en los cementerios una distribución
espacial que atiende al mismo criterio; por ejemplo, en Badari Norte las
tumbas de la zona occidental no contienen sino un único objeto, mientras que
en la zona oriental se encuentran las tumbas con productos lujosos, las cuales
además suelen tener mayor tamaño, de nuevo sin importar el sexo del
ocupante.

La estratificación social se iba haciendo más evidente según aparecía el
Estado y la ideología se dejaba sentir aún más en las tumbas. En el
cementerio de Adaima, en el Alto Egipto, encontramos un caso muy peculiar,
que combina paleopatología e ideología. Se trata de la tumba S15 (Nagada
IIA-IIB), encontrada muy revuelta. Al reconstruirse el esqueleto de su
ocupante, una mujer de más de 30 años, se pudo comprobar que la difunta
había sufrido el mal de Pott y como resultado su columna presentaba una
fuerte curvatura. El hecho en sí no supone una novedad, ni siquiera en el
cementerio, donde la tumba S35 contenía un cuerpo de doce años de edad
aquejado de la misma patología. Lo interesante es que uno de los tres vasos
de cerámica que conservaba la sepultura había sido deformado a propósito
antes de la cocción, con la intención innegable de que su forma se asemejara
a la de la difunta. Las ofrendas funerarias no consisten únicamente en objetos
cotidianos destinados a ser utilizados en el más allá, la cerámica «jorobada»



es un retrato del difunto. La complejidad y sutileza del mundo funerario (y
cerámico) de los egipcios viene de mucho más atrás de lo que se pensaba y
sólo al estudiar en conjunto tumba y contenido se encuentran ciertos datos.

En 1990, gracias al afortunado tropiezo del caballo que montaba una
turista, se encontró en la meseta de Guiza el cementerio de los obreros que
construyeron las pirámides. Desde entonces las excavaciones no han cesado y
lentamente van surgiendo de la arena los cuerpos de aquellos que
contribuyeron personalmente a edificar los monumentos más representativos
del antiguo Egipto.

En realidad se trata de dos cementerios separados, pero relacionados. Al
pie de un pequeño promontorio se encuentra el cementerio de los propios
trabajadores. En él se aprecian dos tipos de tumbas, unas diminutas (unas
seiscientas en forma de pequeña caja de piedra) y otras algo más grandes, de
formas variadas y construidas de adobes y mampuestos, destinadas para sus
supervisores (unas sesenta). Estas últimas tumbas pertenecen a personas que
ocuparon cargos como «inspector de la construcción de las tumbas» o
«director de la construcción de las tumbas». Unos metros más arriba, se
encuentran las —por el momento— setenta tumbas de los artesanos y
administradores de los obreros: hipogeos excavados en la colina rocosa o
mastabas de piedra o adobe. Se trata de funcionarios que ocuparon cargos
como «inspector del arrastre de las piedras» o «inspector de los escultores».
Estas necrópolis son el complemento perfecto a la zona de residencia y
producción de alimentos situada ligeramente hacia el este, donde se alojaban
y comían los obreros.

El estudio de los restos humanos encontrados en las tumbas es muy
revelador. La mayoría de ellos presentan patologías en la columna vertebral,
derivadas de su trabajo con enormes bloques de piedra, pues las encontramos
sobre todo en la zona lumbar. Se trata de artritis degenerativa, típica de las
personas que cargan y mueven grandes pesos en posición erguida. Tomando
como referencia los resultados del estudio realizado sobre los ocupantes de
las mastabas del cementerio occidental de la pirámide de Khufu, podemos
comprobar que este grupo, formado por personas mejor situadas en la escala
social, no presentan tales deformidades por estrés. Entre los trabajadores, el
31,11 por 100 tiene la zona lumbar severamente afectada, frente a sólo el



13,37 por 100 entre los cortesanos. En las mujeres de ambos grupos los
porcentajes son menores que entre los hombres, pero la diferencia entre
grupos es similar.

Como resulta lógico, la presencia de huesos rotos es abundante, sobre
todo el peroné y los huesos del antebrazo, además de algunas costillas. Los
huesos estaban sometidos a mucha tensión y en esa época la seguridad
laboral no era una exigencia. El aspecto más extraordinario de todo este
grupo de fracturas y contusiones es que la mayoría de ellas están curadas,
soldadas como resultado de un tratamiento médico adecuado. Esto indica la
presencia entre los trabajadores de la meseta de médicos que atendían a los
heridos, gracias a lo cual se podían reducir sus fracturas con rapidez y sin
merma para la salud del paciente. El caso más interesante corresponde a un
trabajador que sufrió un trauma tan intenso que sólo fue posible solucionarlo
mediante la amputación de la pierna. La operación fue un éxito y el paciente
llegó a vivir otros catorce años tras la pérdida de su extremidad.

Resulta llamativa la presencia de varios esqueletos de ambos sexos con
fracturas incisas en los huesos frontal y parietal del cráneo, resultado casi con
seguridad de una agresión por parte de un atacante diestro. Con abundantes
armas en potencia a su disposición (las piedras y cascotes) y el hacinamiento
que puede haber existido en la zona residencial, no es raro que la tensión
explotara por algún lado. Los cirujanos también estaban al quite en estos
casos, para salvar lo que se pudiera y reducir la presión de los huesos rotos
contra el cerebro. Uno de los cráneos encontrados fue sometido a cirugía.
Muy posiblemente, por entonces ya existía o se estaba escribiendo un texto
médico sobre traumatología como el Papiro Edwin Smith, donde se explicaba
con detalle el procedimiento a seguir en estos casos:

Instrucciones para una herida abierta en la cabeza, que llega hasta el hueso y penetra en el tepau
del cráneo.

Debes sondear la herida aunque tiemble mucho. Debes hacer que levante la cara. Es doloroso
para él abrir la boca. Su corazón late demasiado despacio para hablar. Observas saliva cayendo de
sus labios, pero sin caer del todo. Expulsa sangre por las dos ventanas de la nariz y por los dos
oídos. Tiene agarrotado el cuello. No puede mirar a sus hombros o a su pecho.

Debes decir con respecto a él: «Alguien con una herida abierta en la cabeza que llega hasta el
hueso y penetra en el tepau del cerebro. El cordón de su mandíbula está contraído; expulsa sangre
por las dos ventanas de la nariz y por sus dos oídos y sufre rigidez en el cuello: una dolencia que
trataré».



Papiro Edwin Smith.3

La conclusión más evidente ante los restos de Guiza es la existencia en
esa época de asistencia médica, a expensas del soberano de las Dos Tierras,
para los obreros que trabajan construyendo su complejo funerario. A pesar de
la tremenda propaganda en contra que suponen la Biblia y las películas de
Hollywood, los trabajadores encargados de construir los monumentos de los
faraones egipcios no eran esclavos,4 sino funcionarios contratados por el rey
que recibían un salario por sus esfuerzos, además de contar con atención
médica especializada, como acabamos de ver.

Una imagen de la tumba de Ipuy (TT 217) en Deir el-Medina nos
muestra a un grupo de trabajadores y los azares de su labor (Fig. 12.3). No se
trata de algo tan peligroso como subir un bloque de piedra de dos toneladas y
media de peso hasta más de cien metros de altura; pero los accidentes
ocurren, incluso si lo que se está haciendo es tallar una columna y un
baldaquino. La imagen nos muestra a dos médicos tratando a dos
accidentados. Uno de ellos se afana en reducir la dislocación de un hombro,
mientras el otro intenta sacar un cuerpo extraño del ojo del otro obrero.



FIGURA 12.3. Obreros trabajando y siendo atendidos por médicos. Tumba de
Ipui (TT 217). Tebas. Reino Nuevo.

La autobiografía de un alto funcionario de la V dinastía nos muestra qué
tipo de atención médica podía recibir un miembro de la clase alta, como era
el visir Ptahhuakh, hombre de confianza del faraón Neferirkare Kakai:

El visir Ptahhuakh había sido arquitecto del santuario solar Setibre de Neferirkare, del que
Neferirkare veía la perfección y la excelencia de su obra en cualquier asunto secreto. Ahora bien,
subió delante de ellos, pero no pudo descender. Entonces Su Majestad hizo que lo sujetaran e hizo
que trajeran una venda. Ahora bien, los hijos del rey miraron, [---] cuando miraron temblaron muy
fuerte [---] el encargado de la venda. Entonces Su Majestad le recompensó por ello. Cuando Su
Majestad vio que husmeaba la tierra, Su Majestad dijo [---] «no husmees la tierra, husmea mi pie».
Ahora bien, al escuchar todo aquello, los hijos reales y los Amigos que estaban en Palacio,
temblaron de miedo.

Autobiografía de Ptahhuakh.5

El texto nos cuenta que en cumplimiento de sus funciones, el anciano
visir y supervisor de los trabajos del rey estaba ascendiendo al gran obelisco
que dominaba los templos solares. El recorrido por el pasadizo interior sin
duda fue demasiado para su deteriorado estado físico y allí mismo, en las
alturas de la terraza, se desplomó. Su cuerpo había llegado al límite y era
incapaz de descender por sus propios medios. El faraón, quien posiblemente
fuera el visitante ilustre que le impulsó a intentar el ascenso una última vez,
ordenó que lo bajaran y recibiera los mejores cuidados. El caso era tan
desesperado que ni siquiera los mejores textos médicos de su biblioteca
pudieron salvar al visir:

Cuando la calma regresó a la Residencia, Su Majestad hizo que fueran los hijos del rey y el
Amigo sacerdote lector, el decano de los médicos. Entonces le dijeron a Su Majestad: «Hay que
consultar los libros». Entonces Su Majestad hizo que fueran a buscar una caja de escritos, [...] pero
le decían a Su Majestad que estaba perdido.

Autobiografía de Ptahhuakh.6

No todos tenían la suerte de tener al rey preocupándose por su salud.
Los médicos y los tribunales eran algo habitual en el antiguo Egipto, todos
tenían derecho a recurrir a ellos, pero no siempre estaban a su alcance. Un
esqueleto del Reino Medio, encontrado en la necrópolis de Abusir, nos ofrece
una imagen escalofriante de lo que podía ser el diario devenir de una mujer



de clase baja durante la época faraónica. Teóricamente el valle de Nilo era la
tierra de maat, donde reinaban la armonía y la justicia, donde hombres y
mujeres eran iguales ante la ley. Por desgracia, no todos conseguían esa
justicia terrenal.

La mujer en cuestión tenía entre 30 y 35 años de edad en el momento de
su muerte, lo cual la sitúa al final de su esperanza media de vida, en este caso
truncada de forma brutal. El esqueleto es todo un manual de huesos
fracturados y curados: las costillas presentan roturas en ambos lados de la
caja torácica, mientras que la mano izquierda se rompió por el segundo
metacarpo y la muñeca izquierda sufrió una fractura múltiple en los extremos
distales del radio y el cúbito, que además tuvo la desdicha de infectarse. Las
heridas de la caja torácica sugieren que la mujer fue golpeada por alguien que
utilizó ambos puños, como un boxeador castigando a su contrincante. La
rotura del metacarpo parece indicar una herida de tipo defensivo, resultado de
poner el canto de la mano para evitar ser golpeada por algún objeto
contundente. El radio y el cúbito fracturados en su extremo distal son otra
lesión defensiva típica, ocurrida casi siempre cuando alguien extiende los
brazos hacia delante para detener una caída. Con este cuadro de lesiones, un
forense no dudaría en diagnosticar un caso de violencia doméstica. No
obstante, todas estas heridas, que parecen haber tenido lugar en momentos
distintos y lo bastante alejados entre sí como para poder sanar e incluso
detener una infección sin antibióticos, pueden haber sido el resultado de un
desafortunado accidente que implicara una caída desde cierta altura. Sin
embargo, la otra lesión visible en el cuerpo invalida esa posibilidad. La parte
interior de la quinta y la sexta costillas izquierdas presenta una fisura en el
extremo cercano al esternón. Se trata de una herida longitudinal realizada con
seguridad por la hoja de un objeto cortante. Su presencia en el interior de las
costillas indica que el arma penetró por la espalda de la víctima, cerca de la
columna vertebral, fracasando en su intento de atravesarla de parte a parte al
ver detenido su avance por las costillas. Fue el triste final de una vida de
continuos abusos. Es posible que a la pobre le faltaran el valor o la
posibilidad de denunciar a su agresor ante las autoridades, como haría siglos
después una de las habitantes del poblado de Deir el-Medina:



Año 20, tercer mes del verano, día 1. Día que el trabajador Amenem-ope compareció ante el
tribunal formado por [siguen siete nombres]

[---] diciendo, «En cuanto a mí, mi marido [---]. Entonces me pegó, me pegó [---]. E hice que
trajeran a su madre, el [---]».

Se encontró que no tenía razón, y uno hizo [laguna en el texto] y le dije, «Si tu [---] delante de
los magistrados».

Y realizó [un juramento delante del señor] diciendo, «Igual que Amón vive [---].
Ostracon Nash 5 recto.7

No es de extrañar que las enseñanzas sapienciales se esforzaran por
evitar este tipo de comportamiento. Pese a consejos como el de la máxima 21
de Ptahhotep: «No seas brutal, el tacto consigue más cosas de tu mujer que la
violencia»,8 parece que la violencia fue más habitual de lo que sospechamos.
Otros dos cuerpos del mismo cementerio de Abydos abundan en esta
conclusión.

El primer cuerpo pertenece a un adulto joven de 18 años, con una
fractura contusa en la frente, por encima del ojo izquierdo. La herida se
produjo con un objeto romo durante la infancia y el golpe fue tan fuerte que
el arma dejó una depresión semicircular en el hueso. Parece que el
acontecimiento tuvo lugar durante sus años de infancia y no fue el origen de
la muerte, pues se curó. ¿Nos encontramos ante el resultado de una diversión
un poco violenta entre dos compañeros de juegos o ante un intento deliberado
de terminar con la vida de un chiquillo? Más claro es el caso de un hombre de
unos 25-35 años, que se rompió el radio al detener con él un golpe con un
objeto contundente dirigido contra su cara.

En ocasiones, cuando la arqueología tiene la suerte de encontrar los
restos adecuados, la paleopatología permite comprobar que el dolor y la
impotencia también son patrimonio de los ricos, en este caso la familia del
faraón Horemheb.

Hombre del ejército, del que llegó a ser general, Horemheb llegó al
trono siendo una persona de mediana edad, tras el efímero reinado de cuatro
años de otro hombre de la milicia, Ay. Son los momentos finales de la XVIII
dinastía. Tras los turbulentos años de Akhenaton y el período de retorno a las
viejas tradiciones comenzado por Tutankhamon, el país necesitaba un
gobierno estable que le permitiera recuperar el rumbo perdido. Horemheb se



afanó en ello durante más de veinte años, tras los cuales falleció sin dejar
heredero, lo que supuso la llegada al trono de Ramsés I y el comienzo de la
XIX dinastía.

Horemheb se construyó una tumba en el Valle de los Reyes (KV 57)
(Fig. 7.12), pero en ella no se encontró su cuerpo. A mediados de la década
de 1980 se realizó en Saqqara un descubrimiento de gran relevancia: una
tumba construida para Horemheb cuando todavía era un militar destacado y
no el futuro faraón (Fig. 12.4). La calidad de la misma es grande, pero el
hallazgo más interesante fue el de un esqueleto. Su gracilidad y dimensiones
lo identifican con una mujer, que sólo puede ser Mutnodjmet, hermana de
Nefertiti y esposa de Horemheb. La pareja se casó cuando ella tenía 20 años y
él bastantes más, antes de subir al trono.

FIGURA 12.4. Planta de las tumbas de Horemheb (izq.), Maya (centro) y
Ramose (der.). Saqqara. Reino Nuevo.

Los huesos revelan que Mutnodjmet era una mujer que llevó una vida
regalada, durante la cual necesitó realizar pocos esfuerzos físicos, como
sugieren la ausencia de osteofitosis y de artrosis. Su altura se calcula en metro



y medio aproximadamente, pero lo más interesante son las causas de la
muerte. Los huesos del pubis de la reina presentan una notable asimetría y
varias alteraciones en la superficie del mismo, debidas con mucha
probabilidad a varios partos difíciles. Como esposa de un hombre de gran
relevancia política que carecía de herederos, la obligación y la esperanza de
Mutnodjmet era darle ese hijo que lo sucediera como soberano de las Dos
Tierras. Sus esfuerzos fueron baldíos y numerosos. Las pérdidas de sangre
durante los embarazos unidas a una más que probable anemia de origen
parasitario debilitaron mucho la salud de la soberana. Ello no la detuvo. En la
sociedad egipcia, su éxito como mujer y esposa se medía por su capacidad de
engendrar un hijo que conservara la memoria de sus padres cuando éstos
fallecieran. Siendo reina, la presión social era todavía mayor. Sus deseos de
triunfar como mujer le costaron la vida, como demuestran los huesos del feto
casi completamente desarrollado y listo para enfrentarse al mundo exterior
encontrados entre los suyos. A lo que parece, un postrero embarazo a una
edad demasiado avanzada y peligrosa terminó con la vida de la esforzada
monarca. Dado que, para desgarrarlos con mayor comodidad, ladrones de la
tumba llevaron los restos desde la cámara funeraria hasta la sala columnada,
no es posible saber si el feto llegó a nacer o si ambos murieron durante el
parto, pues ambos se mezclaron durante el traslado.

Afortunadamente, no siempre los ladrones llegan antes que los
arqueólogos. Hay ocasiones en que el contenido de una tumba se encuentra
en un estado tan perfecto que los paleopatólogos no pueden realizar su
trabajo. Desvendar la momia sería una crueldad del todo innecesaria, pues
por interesantes que fueran los descubrimientos realizados, eso significaría
destruir un documento milenario intacto. Uno de estos casos son las momias
de Kha y Merit, halladas en 1906 por Alberto Schiaparelli y Weigal en su
tumba, la TT 8, en el cementerio de Deir el-Medina.

En realidad, la pirámide que señalaba la capilla funeraria de Kha había
sido descubierta un siglo antes por Bernardino Drovetti, pero como el pozo
de acceso a la tumba se encontraba en frente de la capilla y no debajo de ella,
como es habitual, no había sido hallado hasta entonces y la cripta había
permanecido tranquila durante todo este tiempo. Dos muros consecutivos de
mampostería protegían la entrada a la antecámara de la tumba, con forma de



L (Fig. 12.5). Los objetos de esta primera estancia estaban dispuestos
alineados junto a la pared izquierda: junto a la puerta una lámpara (Fig.
12.5.1), después una pértiga para transportar pesos, cestas y algunas
guirnaldas de flores (Fig. 12.5.2), una silla-orinal (Fig. 12.5.3) y finalmente
una cama (Fig. 12.5.4). Dos recipientes de cerámica flanqueaban la entrada a
la cámara funeraria (Fig. 12.5.5), acompañados por un zurriago (Fig. 12.5.6) a
la derecha y un bastón de medir forrado con pan de oro a la izquierda (Fig.
12.5.7), signo de su oficio de arquitecto y del cariño que le tenía el faraón
Amenhotep II, que fue quien se lo regaló. El acceso a la cripta abovedada
estaba bloqueado por un puerta de madera, que después de tres mil años
conservaba sus colores como recién pintados. Estaba sellada por un gran
cerrojo del mismo material con un asa de bronce en un lado, el cual estaba
conectado mediante un resorte a un pomo de madera incrustado en la jamba
de mampostería de la puerta. El resorte estaba recubierto por arcilla sellada.
Un cuenco con los restos resecos del yeso utilizado para sellar la puerta
reposaba junto al bastón de medir (Fig. 12.5.8). Tras serrar el cerrojo, los
arqueólogos pudieron penetrar en la tumba.



FIGURA 12.5. Planta de la tumba de Kha (TT 8) con la localización
aproximada de su ajuar funerario.

El interior estaba en perfecto orden, con telas contra el polvo encima de
los objetos principales, tal cual las dejó la última persona en salir de la
habitación. Justo frente a la puerta y delante de una esquina del sarcófago de



Merit, había una alta lámpara de bronce (Fig. 12.5.9) con las cenizas de la
última vez que estuvo encendida, consumida lentamente mientras iluminaba
durante días el interior silente y eterno de la tumba sellada.

La cámara funeraria estaba repleta de mesas de ofrendas de factura
grosera y montones de comida sobre ellas: algarrobas, vegetales y panes de
todos los tamaños y formas. En la esquina situada frente a la entrada había
una docena de ánforas de cerámica con harina, vino, uvas y diversos tipos de
carne salada (Fig. 12.5.10). Delante había varias cestas cónicas con comino,
bayas de junípero y otros alimentos (Fig. 12.5.11). En la pared a mano
derecha se apilaban cajas de madera, en las cuales había tela y objetos
personales de los difuntos (Fig. 12.5.12).

El extremo izquierdo de la cripta estaba ocupado por el sarcófago de
Kha (Fig. 12.5.13), rectangular y de madera, que contenía en su interior dos
ataúdes antropoides. El más interno contenía la momia del arquitecto,
vendada con gran cuidado, acompañada por uno de los primeros ejemplares
conocidos del Libro de los muertos escrito en papiro. El sarcófago de Merit
(Fig. 12.5.14) estaba colocado entre el de su esposo y las ánforas. En su
interior había un único ataúd antropomorfo, con la momia cubierta por una
máscara dorada. En realidad, el ataúd fue fabricado en un principio para su
marido, pero como ella murió antes que él, se lo cedió. El cuerpo de Merit
estaba vendado con menos cuidado que el de su esposo. En la pared frente a
este sarcófago, a la izquierda de la puerta, se encontraba la cama de Merit
(Fig. 12.5.15), con sus sábanas y colchón en perfecto estado, lista para ser
utilizada. A sus pies, junto a la puerta, una caja contenía sus objetos de
tocador: peluca, maquillaje, cosméticos, joyeros, cuchilla, peine, pinzas,
agujas, además de cestas de lujo con sus ropas (Fig. 12.5.16).

El estrecho pasillo formado por la cama y los dos ataúdes estaba repleto
de objetos, dominados por una silla de lujo (Fig. 12.5.17). Sobre ella había
telas, shabtis y una estatua de Kha cubierta con guirnaldas de flores.
Alrededor más pertenencias del difunto: una silla plegable con adornos en
forma de pato, un soporte para copas, un aguamanil y un recipiente de
bronce.



Es una tumba típica de un noble del Reino Nuevo y permite sacar
algunas conclusiones de la época y la sociedad en que fue realizada. Si se
estudia el ajuar vemos que los objetos inscritos con el nombre de Kha suman
un valor total de 3.919 deben, mientras que los de su mujer sólo llegan a los
787 deben, con unos bienes compartidos con un valor de 129 deben. El
contenido de la tumba corresponde al salario de toda una vida de un sencillo
obrero. Sólo el sarcófago costaba ya sus buenos dineros. Un ostracon de Deir
el-Medina9 nos ilumina sobre cuál podía ser el precio, pues nos dice que el
carpintero Mose le vendió un ataúd al escriba Amennakht a cambio de un
ternero.

La tumba de Kha es típica de los sepulcros de la XVIII dinastía situados
en el cementerio oeste de Deir el-Medina, donde se encuentran enterradas las
personas con más recursos. En él los hombres se entierran con mucho más
lujo que sus esposas. Por el contrario, las tumbas del cementerio este son más
igualitarias en cuanto a los gastos para ambos sexos.

Las momias de Kha y Merit no han sido abiertas y sólo se han estudiado
mediante radiografías, que han permitido descubrir entre sus vendas diversas
joyas, tanto en Kha como en Merit. Hasta ahora esto era lo máximo que se
podía conocer de ellas sin destruir las momias, pero como acaba de demostrar
el Museo Británico con una de las conservadas en sus vitrinas, un TAC
ofrece hoy día unos resultados espectaculares con ningún daño para los
cuerpos estudiados.

La momia en cuestión pertenece a Nesperennub y lleva expuesta en el
museo desde el momento en que fue adquirida por Wallis Budge en Tebas,
durante la última década del siglo XIX. Su ataúd nos informa de su nombre y
del de su padre, así como del cargo desempeñado por ambos y en qué templo:

Una ofrenda que el rey concede a Osiris, para que pueda dar vida al «amado del dios»,
«realizador de las libaciones de Khonsu de Benenet», Nesperennub, hijo del poseedor del mismo
título Ankhefenkhons, justificado.

Sarcófago de Nesperennub.10

El sarcófago de su padre y el de su madre, junto a una inscripción dejada
por su hijo Nebetkheper en el techo del templo de Khonsu en Karnak, nos
permiten reconstruir hasta doce generaciones del árbol genealógico de la



familia. La inscripción de su hijo, al estar fechada en el séptimo año de
Takelot III (c. 750 a. C.) nos ofrece además la cronología del difunto, la
XXIII dinastía. Sin habernos detenido aún en la momia, ya sabemos muchas
cosas del muerto, entre las que destacan su pertenencia a una familia bien
asentada en los círculos del poder de la ciudad de Tebas. Como el padre de su
esposa, Neskhonspakhered, también era sacerdote en el templo y ocupaba el
mismo cargo que el padre de Nesperennub, sacerdote encargado de las
libaciones, es posible que el matrimonio fuera acordado entre ambos
progenitores.

Pasemos ahora al aspecto físico de Nesperennnub, accesible gracias al
TAC. Con esta técnica se obtuvieron 1.500 secciones digitales de la momia,
realizadas a intervalos de un milímetro y recombinadas después en un
ordenador para obtener una imagen volumétrica completa. Una vez terminado
el proceso de unión de las secciones, el volumen puede ser tratado como un
objeto «real» y manipulado a placer por los investigadores. La momia puede
ser desvendada capa a capa, despojada luego de sus amuletos, de su piel
reseca, de sus músculos embalsamados, hasta quedarnos sólo con sus huesos
virtuales. El grado de detalle conseguido es muy grande (Foto 23), hasta el
punto de que la imagen del cráneo permite incluso esculpirla y sobre ella se
puede intentar una reconstrucción facial del difunto.

Gracias al TAC sabemos que Nesperennub murió con unos 40 años,
ligeramente por encima de la media, y que a pesar de haberse criado en una
familia de buena posición, sufrió períodos de carencia alimentaria durante la
infancia, pues en los huesos de sus piernas se pueden ver líneas Harris. No
presenta ninguna anomalía ósea, si no es una ligera osteoartritis. En general,
su salud era buena y conserva todos los dientes, excepto las muelas del juicio,
que no le salieron. El desgaste dental le produjo un absceso en el primer
molar inferior derecho. Excepto por la dolorosa infección dental,
Nesperennub debió de disfrutar de una vida relativamente tranquila en cuanto
a la salud respecta, hasta que un cáncer se cebó con él. Es posible que un
diminuto agujero visible en la frente por encima del ojo derecho, creado
desde dentro del cráneo, sean los restos dejados en el hueso por la
enfermedad que lo mató: un tumor cerebral. Desgraciadamente, sólo un



estudio directo del tejido podría proporcionarnos algunas claves más. La
técnica digital es muy útil, pero todavía no es capaz de realizar análisis
químicos o biológicos. El tiempo dirá hasta cuándo.



13

Las momias de animales

Rodeados de un mundo animal en su mayoría hostil (hipopótamos, cobras,
escorpiones, etc.), pero al mismo tiempo dependientes de varios de ellos para
su sustento (vacas, ovejas, cerdos, etc.), resulta lógico que los animales
formaran una parte indivisible de la sociedad egipcia y fueran muy
importantes en el imaginario faraónico. Innumerables son los signos
jeroglíficos con forma de animal1 e imprescindibles las representaciones
animales en la decoración de las tumbas (Fig. 6.10). La relación que la
sociedad egipcia mantenía con el mundo animal era especial, más allá de lo
que uno podría esperar de una cultura agropecuaria como la suya. Como
resulta lógico, no son pocas las divinidades egipcias que eran animales, pero
lo más llamativo de su panteón son aquellas divinidades que, siendo
antropomorfas, aparecen representadas con cuerpo humano y cabeza en
forma de animal: mamífero (la vaca Hathor), insecto (el escarabajo Khepri),
ave (la milano Isis), etc. Los animales eran para los egipcios seres vivos al
mismo nivel que los seres humanos y, por lo tanto, sus dioses podían aparecer
como híbridos de ambos sin desdoro alguno para ellos. El animal elegido era
una manifestación de una cualidad intrínseca del dios. Esta cualidad de seres
vivos permite explicar también la práctica de la momificación en
determinados animales, merecedores del mismo trato que el género humano.

No todos los animales momificados cumplían la misma función y, de
hecho, se pueden distinguir cuatro categorías de momias de este tipo. La
primera serían las momias de mascotas, cuyos dueños decidían enterrarse con
ellas para disfrutar de su compañía en el otro mundo. La segunda serían las
viandas momificadas, piezas selectas de animales presentadas como ofrendas
funerarias en la tumba del difunto. La tercera categoría sería la de las momias
de animales sagrados, momificados con todos los honores debidos a su



condición de tales. Finalmente, la última categoría sería la de momias
votivas, presentadas como ofrendas al dios con el que se identificaban, una
práctica restringida casi por completo al período grecorromano.

Los egipcios parecen haber disfrutado desde siempre de la compañía de
animales domésticos como mascotas. Los más habituales eran perros, gatos,
monos verdes, babuinos y gacelas. Los faraones, por supuesto, podían
permitirse el lujo de contar con los alegres retozos de animales más «regios»,
como los leones que acompañaron a Ramsés II durante la batalla de Kadesh.

FIGURA 13.1. Momia de perro encontrada en la «tumba de los animales».
Valle de los Reyes (KV 50). Museo de El Cairo.

Los perros eran unas mascotas bastante habituales. Las momias más
antiguas proceden del cementerio predinástico de Hieracómpolis, pero se
conocen más ejemplos. El más notable de todos ellos, por el cuidado puesto
en su momificación, se encontró en la tumba KV 50 del Valle de los Reyes.
Más que una momia parece un animal disecado (Fig. 13.1). Como
recompensa por su lealtad no fueron pocos los egipcios que incluyeron a sus
perros en sus estelas funerarias, gracias a las cuales conocemos los nombres
de casi ochenta de ellos, como: «Es un pastor», «Buen vigilante» o
«Ladrador». El rey Intef II (XI dinastía) incluyó a tres de sus canes de raza
extranjera: «Oryx», «Cazador» y «Negrito» en su estela. Una inscripción de
la V/VI dinastía nos permite acercarnos al tipo de sentimiento que podían
provocar los perros en sus dueños:

El perro que fue guardián de Su Majestad. Abutiu es su nombre. Su Majestad ordenó que fuera
enterrado con ceremonia, que se le concediera un ataúd del Tesoro real, lino fino en gran cantidad
e incienso. Su Majestad también le otorgó incienso perfumado y ordenó que el equipo de albañiles



le construyera una tumba. Su Majestad hizo esto por él, para que el perro pudiera ser honrado.2

También se han encontrado momias de monos,3 como el hallado en la
KV 50 (Foto 24), por buenos motivos conocida como la «tumba de los
animales». Al excavar la tumba, Davies pudo comprobar el peculiar sentido
del humor de sus saqueadores, que se tomaron el tiempo de jugar con las
momias allí encontradas: la momia del perro y la del mono aparecieron
enfrentadas, mirándose directamente a los ojos y listas para enzarzarse a
mordiscos.

En muchos casos los animales eran enterrados dentro de su propio ataúd,
en ocasiones con su forma, y colocados junto a sus amos, como la gacela
(Fig. 13.2) descubierta en la tumba de Isetemkheb (TT 320). Algunas
personas parecen haber tenido una relación más estrecha todavía con sus
animales domésticos, como sucede con Hapymin, que vivió a finales de la
época faraónica (XXX dinastía) y fue introducido en su sarcófago con la
momia de su perro enroscada a los pies.

FIGURA 13.2. Momia de gacela dentro de su sarcófago, mascota que fue de
Isetemkheb. Tebas (TT 320).

Una cuestión importante a dilucidar es si las mascotas eran momificadas
en el momento de la muerte de sus amos o si se prefería esperar a que les
llegara su hora.



Como los animales domésticos viven bastantes menos años que los seres
humanos, lo normal es que un amante de las mascotas tenga varias de ellas
antes de finalizar sus días. Por consiguiente, se puede afirmar que la mayoría
de las mascotas momificadas lo fueron en el momento de su muerte natural.
Se conocen excepciones a esta regla, pero proceden de un lugar y un
momento muy concretos. Se trata de los leones y burros enterrados en las
tumbas de algunos reyes de la I dinastía. Si la costumbre era entonces
sacrificar a servidores para acompañar al faraón en su tránsito al otro mundo,
podemos estar seguros de que las mascotas habían de sufrir la misma suerte.

El tipo de momia de animal encontrado con más frecuencia en las
tumbas es, sin duda, el de las ofrendas de carne. Se trata de una costumbre
que se remonta hasta el Reino Antiguo. Sabedores de la escasa duración de
los alimentos sin tratar, los egipcios decidieron preparar la carne destinada a
la tumba del mismo modo que trataban el cuerpo del difunto. El objetivo era
que durara tanto como aquél. Se ofrecían al muerto todo tipo de animales
«selectos»: bóvidos, patos, gansos o pichones. En cambio, otros como los
peces o los cerdos, que sabemos que eran una parte básica de la dieta diaria,
pero no gozaban del «prestigio» ideológico de los anteriores, no aparecen
nunca como ofrendas.

Cuando se trata de momias-ofrenda, los egipcios no trataban el animal
entero. Para los difuntos elegían lo mejor y ofrendaban todo tipo de piezas
selectas, como patas enteras, el costillar, chuletas e incluso las entrañas. La
única excepción eran las aves, cuyo tamaño las hacía adecuadas para ser
presentadas como ofrendas completas. Eso sí, las aves se momificaban
después de ser manipuladas adecuadamente. La intención era dejarlas listas
para ser cocinadas, por lo tanto se desplumaban y luego se les cortaban las
patas, la cabeza y la punta de las alas. Por ahora no se ha podido determinar
si las momias-ofrenda eran cocinadas someramente antes de ser desecadas,
ungidas y vendadas. En cualquier caso, parece que derramar por encima del
cuerpo del animal aceite o resina caliente le da un aspecto «cocinado»; muy
adecuado para este tipo de momia.

Los contenedores en los que se presentaban las momias-ofrenda eran de
todo tipo. Los más normales eran cajas de madera, pequeños ataúdes
podríamos decir, que imitaban la forma de la ofrenda contenida en ellos, ya



fuera la pata de un buey o un pato listo para ser asado. En otras ocasiones los
contenedores eran cestas, platos de cerámica o sencillas cajas rectangulares
de madera.

Desde los momentos más tempranos de la historia de Egipto hubo
animales considerados como muy especiales, pues en ellos se veía una
manifestación de la esencia de un dios. El ejemplo más antiguo conocido de
animal sagrado es el encontrado en la Tumba 24 del cementerio HK6 de
Hieracómpolis. Se trata del enterramiento de un elefante. El proboscidio fue
inhumado dentro de una excavación ovalada de 3 × 4 metros, con el espacio
interior definido por cuatro gruesos postes de madera de acacia, uno en cada
esquina. No se sabe si estaban destinados a mantener atadas las patas del
animal o sujetar la superestructura de la tumba. El elefante4 fue enterrado con
todo lujo, pues fue cubierto con telas de varias calidades y acompañado por
cerámica pintada, fragmentos de ocre y malaquita, de jarras de alabastro, de
paletas y cabezas de maza de esquisto... Una tumba digna de un rey.

Encontramos animales sagrados a todo lo largo de la orilla del Nilo.
Desde al menos la I dinastía, en el norte, en Menfis, se adoraba al toro Apis
como contenedor de la esencia de Ptah y Osiris, mientras que en Heliópolis
se veía al toro Mnevis como manifestación de Ra y Atum. Este animal
sagrado aparece incluso en los Textos de las pirámides:

Estoy contento con Él, que preside el otro mundo; los dioses están contentos conmigo cuando
me ven rejuvenecido; la comida festiva del sexto día del mes es para mi desayuno, la comida
festiva del séptimo día es para mi cena, vacas lactantes se sacrifican para mí en la Fiesta wεg. Lo
que se desea de aquello que alguien recibe es lo que yo concedo, porque soy el Toro de On.

Textos de las pirámides § 716.5

En el extremo sur del país, en Elefantina, el dios Khnum se manifestaba
en un inofensivo carnero (Fig. 13.3). En cambio, en el centro del país, en El
Fayum, era el dios Sobek quien dejaba ver su esencia en un cocodrilo.



FIGURA 13.3. Momias de carnero con toda su parafernalia. Museo de El Cairo.
Baja Época.

El dios se manifestaba en un animal definido exteriormente por unos
rasgos físicos muy específicos, que consistía sobre todo en la distribución de
las manchas de color en su piel, las características de sus cuernos, etc. El toro
Apis, por ejemplo, era completamente negro, con una particular mancha
blanca triangular en la cabeza y otras en forma de ala en los flancos; las
señales características de Buquis, en cambio, eran el pelaje blanco y el morro
negro.

En una búsqueda semejante a la que realizan hoy día los budistas para
encontrar la siguiente reencarnación del dalái lama, los sacerdotes encargados
de su culto inspeccionaban a todos los animales posibles hasta encontrar uno
que reuniera todas las especificaciones requeridas, en el cual reconocían a la
deidad. Una vez identificado, el animal era trasladado al templo, alojado en
un establo especial y tratado con todos los miramientos. Allí su vida
transcurría plácida, sin sufrir penurias alimentarias y tomando parte en los
ritos del culto; con la seguridad añadida de saber que moriría de viejo y no
sacrificado como alimento.

El toro Apis era albergado en unos establos situados al sur del templo de
Ptah, donde disfrutaba de todas las comodidades, incluida la compañía de un
selecto harén de vacas. La explicación más obvia es que el rebaño estaba
destinado a satisfacer sexualmente al dios; pero sin duda los sacerdotes
también eran conscientes de que a mayor endogamia entre el dios y sus



vástagos más posibilidades había de que el siguiente Apis se encarnara en
uno de los animales criados en el templo. No hay que conocer las leyes de la
genética para comprobar que funcionan.

Cuando ya estaba acomodado en el templo de Ptah, los fieles se
acercaban al Apis en busca de respuestas a sus cuitas, pues el animal era
considerado uno de los más infalibles oráculos. En época tardía, antes de
alcanzar sus nuevos establos el toro pasaba una cuarentena en la ciudad de
Nilópolis, situada frente a Menfis. Durante la misma, las mujeres
aprovechaban su carácter de dios de la fertilidad para acercarse a él y
enseñarle el sexo, ceremonia mediante la cual se aseguraban un embarazo
temprano.

Al fallecer el toro Apis,6 los habitantes de la zona actuaban como
correspondía ante el deceso de un dios y comenzaba un período de luto de
setenta días, es decir, los necesarios para momificar al bóvido con todas las
garantías. Terminado el proceso, el dios era enterrado en el Serapeum, una
catacumba destinada a conservar las sucesivas momias del dios y que fue
encontrada por Mariette a mediados del siglo XIX. Una vez enterrado, cada
Apis llegaba a ser adorado como un dios.

Todos los animales sagrados disfrutaban de una búsqueda y un trato
similar al descrito para el toro Apis. El culto a los animales sagrados
experimentó un tremendo renacimiento durante la Baja Época y el período
grecorromano, cuando su significado varió ligeramente con respecto al de la
época faraónica. Los dioses egipcios fueron siempre algo relativamente ajeno
a los fieles, que no podían verlos ni acercarse a ellos si no era durante algunas
fiestas, cuando eran sacados en procesión de sus templos. En cambio, los
animales sagrados eran vistos como algo mucho más cercano y real, pues
fundamentalmente actuaban como oráculos que respondían de forma directa e
inmediata a los problemas de los fieles. Al realizar ofrendas a los animales
sagrados, los fieles veían y sentían la presencia del dios, quizá por eso
proliferó de forma tan desmesurada su culto durante la época grecorromana.
Se trata de una tendencia ya visible desde la XX dinastía, cuando los egipcios
comenzaron a adoptar dioses personales; considerando que al hacerlos objeto
de una veneración particular el dios en cuestión actuaría como su valedor.



Cada dios recibía como momia votiva la del animal con el cual se lo
identificaba por excelencia, ibis para el dios Thot (Foto 25), gatos para la
diosa Bastet, cocodrilos para el dios Sobek (Fig. 13.4), etc. Dada la inmensa
cantidad de animales sacrificados que se ha encontrado en las necrópolis
especializadas,7 siempre se había sospechado que los animales eran criados
en grandes cantidades en los propios templos. Esas gigantescas catacumbas
con centenares de millares de momias de un mismo animal sólo podían ser el
resultado de una producción a escala masiva durante centenares de años.8 Sin
embargo, no fue hasta mediados de la década de 1960 cuando comenzaron a
encontrarse en Saqqara documentos que confirmaban esta sospecha. Se trata
de los ostraca que formaban el archivo personal del sacerdote Hor de
Sebenitos (siglo II a. C.), que trabajó en la cría de ibis en el templo. Algo más
han tardado en encontrarse las pruebas arqueológicas de los lugares de cría
dentro de los recintos templarios.

FIGURA 13.4. Momia de cría de cocodrilo. Museo de El Cairo. Baja Época.

Recientemente, en el templo ptolemaico de Medinet Madi dedicado a
Sobek, las excavaciones de la Universidad de Pisa han localizado el lugar
donde los sacerdotes criaban a los animales. Se trata de un edificio especial
adyacente al Templo C, una habitación abovedada con el suelo cubierto de
arena, enterrados en la cual aparecieron cerca de 90 huevos de cocodrilo, con
fetos en distintos estados de gestación. Una vez salidas del cascarón, las crías
eran depositadas en una pequeña piscina con apenas 30 cm de agua. Un
murete y un par de escalones impedían que se desperdigaran por las demás
dependencias templarias. Allí esperaban ignorantes hasta cumplir su destino
como ofrenda votiva. En Saqqara se han localizado estancias similares para la
cría de ibis.



Al contrario que sucedía con los animales sagrados, los destinados a
convertirse en ofrendas votivas no podían contar con morir de viejos. La
demanda era tan grande que apenas alcanzado el tamaño requerido los
animales eran sacados del criadero y sacrificados, bien retorciéndoles el
cuello, bien con un golpe fuerte y seco en la cabeza. Seguidamente, los
cuerpos sin vida eran momificados y se ofrecían por una módica cantidad a
los fieles y peregrinos que se acercaban a rendir sus respetos al dios. La
rapidez y el buen servicio eran básicos para mantener en marcha el negocio.
Mediando una cantidad de dinero, el fiel podía disponer de una ofrenda que
satisfaría plenamente a la divinidad y le garantizaría atención inmediata por
su parte. Evidentemente, siendo un negocio, quienes más pagaban mejor trato
recibían y mejor era la momia que podían ofrendar. Existían varias calidades,
pero los sacerdotes no eran nada escrupulosos y muchas veces daban gato por
liebre, pues junto a momias de verdad vendían momias falsas (Foto 1).9

Dada su condición de paquete que no se puede abrir, el engaño no podía
ser más sencillo. El contenido fraudulento variaba enormemente. En el caso
más extremo podía consistir en un mero montón de barro, con algunas
ramitas para ayudar a darle la forma adecuada a la momia. En ocasiones,
dentro de la pella de barro se introducían un par de huesecillos del animal en
cuestión, como para darle un cierto toque de verdad a la momia. Otras veces
el contenido de la falsificación consistía en un ladrillo, unos huesos
cualesquiera encontrados no se sabe dónde o un sencillo revoltillo de tela con
unas cuantas plumas. Eso sí, todos ellos eran envueltos cuidadosamente y
gracias a su seductor aspecto externo vendidos sin problemas como momias
genuinas.

Como sucede con las momias humanas, también en las de animales se
utilizaban distintas técnicas de embalsamamiento. En realidad, parece como
si para prepararlas se hubieran aprovechado de los conocimientos adquiridos
con la momificación humana. La técnica más refinada de embalsamar
animales implicaba la evisceración del cuerpo y el desecado con natrón. En el
caso de los monos parece haberse utilizado una incisión lateral, mientras que
cuando se trata de otros animales, como perros o gacelas, la incisión parece
haber sido ventral. Cuando se trata de embalsamamientos de gran calidad, el



cuerpo del animal se rellenaba con tela de lino cuidadosamente plegada,
como sucede con la momia de babuino encontrada en el patio de la tumba
-399- en Dra Abu el-Naga.10

El segundo tipo de momificación implicaba una mayor rapidez y una
menor preocupación por el futuro del cuerpo embalsamado. En el mejor de
los casos, el interior del cuerpo se irrigaba para lavarlo, antes de depositar el
animal en su cama de natrón. En muchas ocasiones, antes de que la
desecación se hubiera completado, el cuerpo era bañado en una sustancia
resinosa muy caliente, seguida por unciones con aceite. Debido a estos
productos la carne se quemaba y, envuelto en sus vendas, el cuerpo se
desintegraba lentamente. Una circunstancia favorecida por el hecho de que en
casi todas las ocasiones las vísceras permanecían dentro del cuerpo, lo que
garantizaba la putrefacción del mismo al poco tiempo. Este tipo de
embalsamamiento se practicó con asiduidad durante la Baja Época y el
período grecorromano y es el que vemos en la mayoría de las momias
votivas.

Los grandes toros sagrados parecen haber sido los principales usuarios
del tercer método de embalsamamiento. En este caso el vaciado del cuerpo se
conseguía mediante una solución disolvente a base de aceite de cedro o pino,
introducida en el cuerpo por vía rectal mediante un enema. Una vez el líquido
introducido, el ano se taponaba y el cuerpo se enterraba en natrón. Pasados
unos días el tapón se sacaba y se drenaba el interior del animal, arrastrando el
líquido al salir los órganos internos disueltos. Cuando se trataba de toros
sagrados, el siguiente paso consistía en situarlos sobre una tabla de madera a
la que quedaban sujetos mediante unas abrazaderas de bronce. Después venía
el vendado, durante el cual las abrazaderas se utilizaban como puntos de
anclaje. Terminado el vendado, el animal recibía máscaras, cartonajes,
coronas, etc., y era depositado en su cripta.

El descarnamiento es el penúltimo de los sistemas de momificación
animal. El objetivo de esta técnica era conseguir los huesos, que luego eran
ungidos y vendados como siempre. Se ha sugerido que en realidad el
descarnamiento se producía al ser consumida la carne por los sacerdotes, pero



como se conocen momias de perro realizadas con esta técnica quizá haya que
descartar tal posibilidad, porque no hay ningún documento que sugiera que
los canes eran consumidos.

Un último sistema, utilizado exclusivamente con aves, parece haber sido
la inmersión del animal en resina o betún fundido. No parece posible que el
procedimiento se realizara con el animal vivo, pues las salpicaduras serían
muy peligrosas para el embalsamador.

Finalizado el proceso de convertir el animal en una momia, sus restos se
vendaban. Como sucede con las momias humanas, durante la época faraónica
el vendado era bastante sencillo: un mero envoltorio a base de tiras de tela
dispuestas en espiral utilizando el cuerpo como eje. En ocasiones el cuerpo
del animal se cubría con papiro o cañas antes de recibir las vendas (Fig.
13.5). Según iba disminuyendo la atención prestada a los cuerpos, fue
mejorando la apariencia externa de las momias. En época grecorromana los
vendajes son mucho más elaborados, con diseños en forma de rombo y
vendas de dos colores (Fig. 13.4). Entonces la apariencia externa era más
importante que el supuesto animal momificado, como también sucedía con
las momias humanas de la época.

FIGURA 13.5. Momia de gacela envuelta en cañas. Museo de El Cairo.



14

Las momias en otras culturas

Los egipcios no fueron el único pueblo de la Antigüedad que decidió
preservar de la descomposición de la muerte a sus seres queridos. En
realidad, ni siquiera fueron los primeros en hacerlo, un honor que le
corresponde al pueblo Chinchorro chileno. Se puede decir que hay momias
por todo el mundo, repartidas en los cinco continentes, incluida España.
Cierto es que algunas son producto de la casualidad, merced a la composición
del suelo donde fueron depositados los cuerpos (como sucede en el pudridero
de los capuchinos en Palermo) o un acontecimiento fortuito (como el
fallecimiento en un glaciar de Ötzi, el «Hombre de hielo»), pero otras forman
parte de la tradición cultural de esa civilización (como las momias de los
reyes y nobles incas).

Los primeros ejemplares de las momias más antiguas del mundo fueron
descubiertos en 1917 a dos kilómetros de la playa chilena de Chinchorro, en
el desierto de Atacama. Las investigaciones no han cesado desde entonces y
hasta el momento se han encontrado cerca de trescientos cuerpos
momificados.

Los grupos humanos que componían la cultura Chinchorro parecen
haber procedido de la zona de montañas de Arica, desde donde se
desplazaron hasta la costa para establecerse, emparedados entre el océano
Pacífico y el desierto de Atacama. Allí permanecieron, desde el 7020 a. C.
hasta el 1110 a. C., como una cultura sedentaria de pescadores que no
conocía la cerámica, ni la metalurgia y tampoco sabía tejer. Pese a todo, su
ideología los llevó a crear las primeras momias artificiales conocidas en el
mundo, partiendo de la momificación natural observada en los cuerpos de los
antepasados, producida por el carácter desértico de la zona.1



Entre el 7020 y el 5050 a. C. el pueblo Chinchorro se limitaba a enterrar
a sus muertos en el cercano desierto. El proceso de desecación natural es el
mismo ya descrito en estas páginas (capítulo 3). Los cuerpos eran
depositados estirados sobre la espalda y envueltos con esteras y pieles de
camélido. En ocasiones las piernas estaban ligeramente flexionadas y también
puede haber algún ajuar funerario: cuchillos de piedra, conchas, anzuelos y
redes de pescar.

Las primeras momias artificiales aparecieron a partir del 5050 a. C. Son
las llamadas momias «negras», pues ése es el color de los cuerpos como
resultado de haber sido pintados con una capa de manganeso (Foto 26). Se
trata de unas momias muy complejas en las cuales el cuerpo era
«desmontado» y luego vuelto a «montar» como una momia. El primer paso
consistía en decapitar el cadáver y cortarle los pies. Seguidamente al cráneo
se le cortaba la cabellera y se le quitaba la piel. Una gran incisión central
paralela a la cara permitía vaciar el cerebro, secar el cráneo y rellenarlo con
hierbas, ceniza, arena, piel de animal o un revoltillo de todos estos materiales.
El paso final consistía en atar el cráneo y la mandíbula con una cuerda y
dejarlo reconstruido y listo para la última fase del «montaje de la momia».
Mientras tanto, el resto del cuerpo había sido despellejado y descarnado, para
dejar sólo el esqueleto, que se limpiaba y secaba. Entonces comenzaba la
reconstrucción del difunto. Los huesos eran mantenidos unidos mediante
cuerdas vegetales en las articulaciones. Tres palos de la longitud adecuada y
1,5 cm de diámetro formaban la estructura central (Fig. 14.1). Dos de ellos se
ataban uno a cada tobillo, pasaban por la pelvis, el pecho y llegaban al
extremo del cuello. El tercero iba en paralelo a la columna vertebral hasta el
sacro. La punta superior de estos tres palos se ataba junta y servía para
encajar en ella el cráneo. Los huesos se enrollaban ahora con cuerdas, en
ocasiones envueltos primero en esteras para dar volumen a la momia. La
segunda fase de la momificación podía comenzar.



FIGURA 14.1. Estructura interna de las momias negras (izq.) y rojas (der.) de la
cultura Chinchorro. Chile.

El esqueleto así preparado se recubría entero, cabeza incluida, con una
pasta blanca de ceniza que reemplazaba la carne del difunto. Una vez
terminado el proceso se colocaba encima la piel, por lo general en secciones,
si bien en algunos casos está tan bien conservada que parece como si hubiera
sido desollada intacta, como si fuera un guante. En el cráneo el toque final
consistía en colocar en su sitio la cabellera, asegurada con piel de león
marino. La gruesa capa de manganeso dejaba listo para el enterramiento el
cuerpo del difunto. Los niños no suelen conservar la piel, y la pasta, más
gruesa, se coloca directamente sobre el armazón.

A partir del 2500 a. C. y durante medio milenio las momias cambiaron,
tanto de aspecto como de preparación. El cuerpo no era desollado para ser
descarnado, ahora se prefería realizar incisiones en los hombros, el abdomen
y la ingle, por las cuales se extraían los órganos internos y gran parte de la
masa muscular. El interior, vacío excepto los huesos, era secado mediante
carbones encendidos. Tras realizarse esta operación se introducían bastones
en brazos, piernas y tronco para darle rigidez al conjunto (Fig. 14.1), lo que
se completaba con un relleno de ceniza, piel de camélido, plumas, hierbas,
tierra y pieles de animales y aves. Una vez terminado el proceso las
incisiones se cosían y se incorporaba la cabeza, que había sido separada del
tronco para ser vaciada, secada y rellena. Una pasta reemplazaba la carne del
rostro, que se modelaba y se cubría con la piel facial del difunto. El toque
final consistía en una peluca de pelo humano de hasta 60 centímetros de



longitud, sujeta mediante una capa de manganeso. Antes de ser enterrada toda
la momia era pintada de rojo con óxido de hierro (Fig. 14.2) y las
articulaciones reforzadas con cuerdas o delgadas tiras de cuero.

FIGURA 14.2. Momia roja de la cultura Chinchorro. Chile.

En las mismas fechas que las momias rojas, parece haberse utilizado un
método semejante, pero sólo con niños. La preparación es similar a las
momias negras y rojas. El cuerpo era desollado y descarnado, reforzándose
con palos el esqueleto. El resultado era vendado con tiras de piel —humana o
animal— de unos 2 cm de anchura, utilizándose cuerdas para mantenerlas en
su sitio. El cuerpo así preparado se pintaba de rojo y la cabeza de negro. Los
fetos, por su parte, recibían un tratamiento especial que los convertía en
momias-estatuilla. El esqueleto era limpiado siguiendo el método tradicional
y los huesos envueltos en una gruesa capa de barro con la que se modelaba un
cuerpo tubular (sin extremidades ni órganos sexuales) con la cabeza grande.

A partir del 2000 a. C. aproximadamente, mientras se realizaban las
últimas momias rojas, comenzó a practicarse otro tipo de momificación. En
este caso los cuerpos eran ahumados —algunos sin eviscerar y otros
eviscerados— y luego recubiertos por completo con una gruesa capa de una
mezcla de arena, arcilla y un aglutinante proteínico. Las momias se
preparaban en el lugar mismo donde iban a reposar y la gruesa capa que las
recubría las pegaba al suelo, literalmente. El cambio ideológico es notable,
pues si antes los Chinchorro podían transportar a sus antepasados con ellos
ahora los dejaban fijos en un lugar.



Poco a poco, la momificación artificial fue desapareciendo y los cuerpos
volvieron a ser enterrados en la arena para convertirse en momias gracias a
los esfuerzos de la madre naturaleza. Y la vida continuó para los Chinchorro.

Mientras todo esto sucedía y Egipto seguía su propia evolución en
cuestiones de momias, en los Alpes tiroleses tuvo lugar un acontecimiento
que cinco mil trescientos años después nos ha permitido contemplar cara a
cara a un europeo de la Edad del Cobre: Ötzi.

El cuerpo fue descubierto por una pareja de amantes del montañismo en
1991 y al principio se pensó que era un trágico accidente contemporáneo. La
verdad no tardó demasiado en hacerse evidente: se trataba del cuerpo
congelado de un hombre prehistórico. Dado su evidente valor arqueológico,
austriacos e italianos se enfrentaron por la propiedad de la momia, que
terminó por morirse a sólo 92,56 metros de la frontera austriaca, en la región
autónoma italiana del Tirol del Sur, esa parte de Austria concedida a Italia
como botín de guerra tras el fin de la primera guerra mundial. El cuerpo
comenzó a ser estudiado en la Universidad de Innsbruck, hasta que fue
definitivamente trasladado al Museo de Arqueología de Tirol del Sur, en la
ciudad de Bolzano (Italia) en 1998.

Ötzi, un varón de mediana edad, iba vestido para soportar
adecuadamente las frías temperaturas de la región alpina, pero no en época
invernal. Su ropa interior consistía en un cinturón del que colgaban, delante y
detrás, dos trozos de tela a modo de mandil y al que se ataba las tiras de piel
que sujetaban erguidas las perneras que cubrían sus extremidades inferiores.
Un sobretodo de piel de cabra cubría todo el conjunto hasta las rodillas, y
como abrigo final se protegía con una especie de poncho largo de hierbas y
un bonete de piel. Los pies iban protegidos dentro de unas calzas de piel
rellenas de hierba. Una pequeña bolsa de piel colgaba del cinturón.

Junto a él se encontró un cuchillo de piedra y su funda, un hacha con
mango de tejo y hoja de cobre, un arco largo sin montar de madera de tejo, un
carcaj de piel de ciervo con dos flechas terminadas y doce astiles sin punta.
Una mochila de corteza de alerce y piel, y dos recipientes de corteza del
mismo árbol habrían contenido sus provisiones.



La infancia de Ötzi transcurrió en el valle del Isarco, como demuestra el
análisis de isótopos de uno de sus dientes. Posteriormente, su vida
transcurriría entre los valles del Senales y del Venosta; pues los isótopos de
sus huesos son similares a los del suelo y el agua de estas dos zonas. Era un
hombre anciano para la época (cuarenta y cinco años), que en los seis meses
anteriores a su muerte sufrió tres enfermedades graves, las cuales dejaron su
marca en la única uña que ha conservado la momia. Además, restos de
gusanos tricocéfalos sugieren problemas intestinales que, sin embargo, no le
impidieron comer: unos días antes de fallecer se alimentó de carne de íbice y
vegetales, mientras que su última comida estuvo compuesta de ciervo y
cereales.

Se ha sugerido que Ötzi era un pastor trashumante, pero la presencia de
más de medio centenar de tatuajes mágicos en la parte inferior de la espalda,
la pierna izquierda y la rodilla y el tobillo derechos, junto a la riqueza de su
equipo de caza sin terminar y la presencia de una piedra mágica (una bola de
mármol traspasada por una tira de cuero con nudos), parece sugerir que quizá
fuera en realidad un chamán.

En cualquier caso, unos días antes de fallecer tuvo un mal encuentro,
pues la mano derecha presenta una herida defensiva, con un profundo tajo de
4 cm de longitud en la palma que posiblemente le dejara inútiles dos dedos.
Además, la capa, el cuchillo y una flecha rota que utilizó como punzón
contienen restos de sangre de cuatro personas distintas a Ötzi. El ataque
parece haber fracasado, pero obligó a nuestro protagonista a huir del poblado,
situado en el valle del Venosta, como parece confirmar la mica encontrada en
sus intestinos, procedente de la zona donde confluyen los ríos Adigio y
Senales (allí se encuentra el yacimiento de Juval, de la Edad del Cobre). Era
primavera, como indican los restos de polen germinado de carpe negro
hallados en su tracto digestivo, los cuales sugieren además que alcanzó el
punto donde murió (el paso de Teisenjoch) tras haber caminado unos 20
kilómetros desde el pie de las montañas. Estaba huyendo y para despistar a
sus seguidores no siguió el camino más derecho, sino que parece que subió,
bajó y volvió a subir por la ladera de la montaña, lo cual dejó en su estómago
una capa de polen de carpe negro emparedada entre dos capas de polen de
pino.



Pese a sus esfuerzos, Ötzi no consiguió burlar a sus enemigos. Cuando
estaba a punto de culminar y comenzar el descenso por la otra vertiente de la
montaña, un arquero situado en una posición más baja que él le disparó una
certera flecha al omóplato izquierdo, atravesándolo y seccionando la arteria
subclavia. La rápida pérdida de sangre le provocó un choque hemorrágico
que dejó al cerebro sin oxígeno, haciéndole marearse y sudar pese a las bajas
temperaturas. No tardó en desmayarse y caer al suelo, donde la muerte le
sobrevino con rapidez. Apenas habían pasado unos minutos desde que fuera
herido. El asesino era un arquero experto, pues el punto alcanzado por la
flecha es el preferido de los cazadores para matar a sus presas de un sólo
disparo. Quizá por esa razón, para que nadie pudiera reconocer su flecha, al
ver que Ötzi ya no se movía se acercó a él para arrancarle el astil, dejándole
incrustada la punta de flecha de piedra. Allí sería encontrada después gracias
a una radiografía.

El frío de la montaña impidió el comienzo de la descomposición y en los
días subsiguientes se produjo la cadena de fortuitas circunstancias que
convirtió a Ötzi en una momia de hielo. Cinco milenios después, una nube de
arena procedente del Sahara provocó una pequeña ola de calor que derritió la
nieve del glaciar lo suficiente como para permitir el descubrimiento de esta
momia fascinante.

Igual de fascinadoras, pero mucho más intrigantes, son las momias
chinas de la región de Ürümchi. Cuando llegaron a oídos de los periódicos
europeos, en 1994, todos destacaron la increíble altura de algunas de ellas, su
estado de conservación, sus ropajes de brillantes coloridos con diseños de
cuadros escoceses y su gusto por los sombreros de todo tipo, desde boinas
hasta picudos sombreros de «bruja», pasando por bonetes de tipo frigio. Pero
en lo que más hincapié hicieron fue que se trataba de momias caucasoides.
¿Qué hacían hombres blancos en medio de China? Los amantes de la
pseudohistoria no tardaron en hincarle el diente al descubrimiento, que en
realidad resulta mucho más prosaico, sin por ello perder nada de su interés.

Si bien el público sólo conoce las momias más llamativas, aquellas que
mejor quedan en las páginas de color de los semanarios, lo cierto es que son
miles las que se han excavado, expoliado, destruido y conservado. Las
momias de la región son naturales y datan de entre el 1800 a. C. y el siglo II



d. C. No es nada extraño que abunden, pues la geología y la climatología de
la zona son propicias para la momificación natural. Las más antiguas son las
más vistosas, como «la bella de Krorän» o «el hombre de Chärchän», junto a
su esposa y su hijo, «el niño azul», encontrado en una tumba cercana. En
cuanto a sus rasgos caucásicos, no muy del gusto de las autoridades chinas, se
deben probablemente a su origen en las estepas situadas al norte del Asia
central oriental. Los extremos se tocan, de modo que no es extraño que gentes
caucásicas de los límites orientales de Europa terminaran por penetrar en la
región que señala el límite occidental de lo que luego ha sido China. Sólo
ahora está comenzando a ser estudiada la evolución e influencia de estos
grupos en la región, algo que no sucede con las momias de las turberas, que
vienen siéndolo desde el siglo XIX.

Las momias de las turberas son algo típico del norte de Europa, aunque
se han encontrado dos de ellas en Grecia y otras muchas más en el resto del
mundo. Un recuento laxo sitúa su número en dos mil ejemplares; pero otro
mucho más restrictivo limita la cantidad a 122 cuerpos. En cualquier caso, su
distribución geográfica es tan amplia como su cronología, pues una mujer de
unos 20-25 años encontrada en Koelberg (Dinamarca) data del 10.000 a. C., a
comienzos del Mesolítico, mientras que las momias más modernas
pertenecen a soldados alemanes que lucharon en la segunda guerra mundial y
murieron en el frente ruso.

La existencia de estas momias naturales se debe al medio físico donde se
forman. Las ciénagas son lugares con poca variedad de especies vegetales,
entre las cuales domina el musgo esfagno, responsable principal de la
conservación de los cuerpos. El agua estancada de estas ciénagas posee una
escasa cantidad de oxígeno, limitada además a la capa superior del líquido, de
modo que los cadáveres sumergidos de inmediato en estas aguas a más de 30-
40 cm de profundidad se encuentran con un entorno anaerobio y bastante
ácido, libre de las bacterias que descomponen la materia orgánica y con
capacidad para inhibir el crecimiento de las que hayan podido llegar con el
cuerpo. Una sustancia llamada esfagnato contenida en el musgo se encarga de
terminar el proceso de momificación. Al morir y descomponerse, el musgo la
libera y cuando entra en contacto con los cuerpos los descalcifica y los curte,
de ahí el aspecto oscuro y como de cuero de muchos de ellos.



Las ciénagas son lugares naturalmente peligrosos y ocultos, perfectos
para perderse, emboscarse a la caza de incautos que asaltar y esconder los
cadáveres que no se desea que vuelvan a ser encontrados. Cualquiera de estas
circunstancias permite explicar algunas de las momias encontradas en ellas.
Tanto es así que en 1983, al escuchar en la televisión el descubrimiento de
una cabeza en la turbera de Lindow, un arrepentido ciudadano británico se
acercó a comisaría a confesar el asesinato de su esposa 20 años atrás, cuyo
cuerpo había ocultado justamente allí. Su sorpresa y la de la policía fue
enorme cuando los especialistas diagnosticaron que, en realidad, se trataba de
un cuerpo de dos mil años de antigüedad.2

Muchas momias de las turberas presentan unas características comunes
bastante definidas, que hacen pensar en una explicación diferente a la del
mero asesinato. Entre las momias fechadas en la Edad del Hierro predominan
los cuerpos juveniles y de adultos jóvenes de ambos sexos, con deformidades
corporales en un elevado porcentaje de ellos. Además, en casi todos los casos
parecen haber sido asesinados de forma ritual inmediatamente antes de ser
depositados con cuidado dentro de la ciénaga. El hombre de Tollund (Fig.
14.3) reposa tranquilo, desnudo y en posición fetal, con la cuerda que sirvió
para estrangularlo todavía anudada al cuello. Una cuerda similar llevaban el
hombre de Borremose, la mujer de Elling o la chica de Yde. Otros sufrieron
una muerte más violenta, como el hombre de Grauballe, al que golpearon con
violencia en la cabeza antes de cortarle la garganta con tanta fuerza que
seccionaron el esófago. El análisis de los intestinos de esta momia demuestra
que poco tiempo antes de fallecer comió un potaje de vegetales y algunos
pedacitos de carne, sin rastro alguno de fruta fresca, verduras, hierbas o
bayas.



FIGURA 14.3. El hombre de Tollund. Dinamarca. Edad del Hierro.

Este tipo de asesinato ritual es posible explicarlo de dos maneras. Por
una parte se puede sugerir que los cuerpos momificados pertenecen a
personas que rompieron la normativa social del grupo donde vivían y como
resultado éste decidió deshacerse de ellos. Por la otra, se podría considerar
que la presencia de las momias responde a una ceremonia propiciatoria
relacionada con algún acontecimiento catastrófico o, sencillamente, con una
tradición ancestral con las divinidades del bosque. Nada, en realidad, se sabe
de las momias de los pantanos, aunque las aparentes deformidades físicas de
muchas de ellas dan qué pensar respecto a su posible función como chivos
expiatorios. Por ejemplo: Lindow III tiene un dedo vestigial; la chica de Yde
poseía una ligera escoliosis; la mujer de Zweeloo posee unas extremidades
superiores e inferiores anormalmente cortas; de los dos hombres de Dojringe,
uno tiene el brazo derecho más corto que el izquierdo, espina bífida y dos
trepanaciones, mientras que el otro posee el brazo izquierdo más corto y en el
cráneo una herida curada; el niño de Kayhausen tiene una cadera dañada que
le impedía andar con normalidad; y la mujer de Elling sufría de osteoporosis.



Bastante más claro está el motivo de la existencia de las momias chinas
de la dinastía Han (206 a. C.-220 d. C.), las más conocidas de las cuales son
las de la esposa del marqués de Dai (Fig. 14.4) y la de Sui Xiaoyuan, un alto
funcionario de distrito del rango noveno.

FIGURA 14.4. La dama Dai. China. dinastía Han. Museo Provincial de Hunan.

La tradición china consideraba que el cuerpo había de ser entregado por
entero bien a la tierra bien al cielo, lo cual implicaba que se había de procurar
no dañarlo durante la inhumación. La práctica terminó por determinar que el
mejor modo de preservar el cuerpo era depositarlo dentro de un sarcófago
estanco y enterrarlo. El resultado de esta práctica sería la conservación de los
cuerpos, pues al faltar el aire dentro del ataúd las bacterias necrófogas no
podrían desarrollarse y no tendría lugar la descomposición del cuerpo. El
proceso se describe en textos como El libro de los ritos y era muy sofisticado,
lo cual lo limitaba a la clase alta. El primer paso era lavar el cuerpo con un
alcohol perfumado, tras lo cual era vestido y envuelto en telas. El penúltimo
paso antes del enterramiento era colocarlo sobre una plancha de madera y



luego enterrarlo en hielo o agua muy fría. Por último, el cadáver se
introducía, junto a varias sustancias entre las que estaba el cinabrio, en varios
ataúdes consecutivos muy ajustados. Una vez depositados en la tumba, ésta
también se sellaba. Excavadas en un terreno propicio y en una región con el
clima adecuado para la momificación natural, no es de extrañar que se hayan
descubierto varias tumbas intactas de la dinastía Han.

El grupo de tumbas de la dama Dai apareció en la ciudad de Changsha
(provincia de Hunan) en 1972-1973, al sacarlas a la luz la excavación de unos
cimientos. La tumba 1 pertenecía a la dama Dai, llamada Xin Zhui; la tumba
2 pertenecía a su esposo, Li Chang, marqués de Dai y primer ministro del rey
de Changsha; la tumba 3 pertenecía al hijo de ambos. Los textos en hojas de
bambú que los acompañaban permitieron fechar con exactitud las tumbas. El
padre murió en el 186 a. C, el hijo en el 168 a. C. y la madre después que
ellos, pues su tumba se superpone a las de ambos.

Los ataúdes de la dama Dai reposaban sobre una estructura central de
madera construida sin clavos, con cuatro cámaras laterales para las ofrendas.
Estaba aislada del terreno circundante por una gruesa capa de carbón de entre
30 y 50 cm. Una segunda capa de arena cubierta de arcilla blanca rodeaba
todo el conjunto. Este aislamiento creó un hermetismo que no dejó penetrar el
agua en el interior y protegió durante siglos su contenido. El cuerpo de la
dama Dai, de 1,54 metros de altura, 34,3 kilos de peso y unos 50 años de
edad, reposaba de espaldas y estaba perfectamente conservado (Fig. 14.4).
Los forenses que realizaron la autopsia se encontraron un cuerpo hidratado,
con los tejidos blandos como la piel o los músculos todavía elásticos, ¡las
articulaciones todavía podían doblarse! Se comprobó entonces que la dama
Dai sufrió muchas enfermedades, como arterioesclerosis, cálculos biliriares
(una piedra del tamaño de una judía en el conducto biliar y otra más pequeña
en el conducto hepático), esquistosomiasis, envenenamiento por mercurio y
plomo, lombrices y una fractura mal curada del cúbito y el radio derechos. Su
estómago contenía 138 pepitas de melón sin digerir, que hacen sospechar que
murió de un ataque al corazón al poco de comer o quizá de una arritmia
provocada por un cólico biliar. Entre las ofrendas funerarias había muebles,



ropas (la momia estaba envuelta en 20 capas de tela y ropajes), cerámica,
seda, tallas de madera, instrumentos musicales y los inefables alimentos:
pescado, huevos, frutas, carne y arroz.

También en la década de 1970, en la provincia de Hebei se encontraron
los cuerpos de varios de los reyes de la dinastía Han, cuya característica más
sobresaliente es que fueron depositados dentro de un «traje» formado por
miles de plaquitas de jade cosidas en las esquinas con hilo de oro. El jade se
pensaba que era un material conservante y mágico, utilizado en las pócimas
preparadas por los alquimistas chinos para alcanzar la inmortalidad. Los
textos nos hablan de él a partir del siglo IV d. C., pero la arqueología nos
demuestra que el concepto del jade como preservador de los cadáveres data
de medio milenio antes, la fecha de las momias de jade. Por desgracia, la
realidad biológica se impuso a los deseos de los mandatarios chinos y todas
las momias de jade encontradas (no llegan a las dos docenas) únicamente
contienen en su interior esqueletos.

Algo más que esqueletos son las momias guanches (Fig. 14.5), el pueblo
que habitaba las islas Canarias antes de la llegada de los ejércitos castellanos
en el siglo XV. Las pocas pruebas de radiocarbono realizadas a las escasas
momias que sobreviven las sitúan entre los años 400 y 1400 d. C. Los
difuntos se enterraban en cuevas funerarias, atados a planchas de madera y
envueltos en pieles de cabra. En su mayoría se trata de varones adultos, pero
la escasa muestra conservada no permite afirmar si ello es debido a una
costumbre social, porque también se han identificado algunos ejemplares
subadultos y varias mujeres. Los cadáveres eran lavados, expuestos al calor
del sol por la mañana, de la hoguera por la noche, pulverizados con piedra
pómez y corteza (o agujas) de pino, ungidos con manteca y envueltos en
pieles de cabra. El clima seco al que quedaban expuestas las cuevas
funerarias se encargaba de hacer el resto; hasta el punto de momificar
también otros cuerpos que no fueron tratados de este modo.



FIGURA 14.5. Momia guanche, llamada de san Andrés. Tenerife.

Poco después de terminar la conquista de las Canarias, los españoles
encontraron más momias; pero esta vez en el nuevo continente, recién
descubierto gracias a los esfuerzos de Colón. En el virreinato del Perú los
españoles se encontraron con momias de todas las épocas y períodos, pues la
costumbre de dejar momificar de forma natural los cuerpos, ya fueran los de
todo el grupo o sólo los líderes del poblado, se remonta a antes de la
aparición del Estado en Egipto y Mesopotamia. Las primeras momias
peruanas conocidas datan del 4000 a. C., siendo una costumbre que continuó
hasta el siglo XVI, con las momias de los reyes y la nobleza provincial inca.
Entre medias hubo muchas culturas que momificaron a sus miembros o al
menos a una parte de ellos, como puedan ser los Chavín (900-200 a. C.), cuya
influencia en el posterior desarrollo de la región fue muy importante.
También se conocen momias de la cultura Paracas (400-100 a. C.), influida
por la anterior. Las momias de la clase baja y media (Fig. 14.6) de esta
cultura consistían en un cuerpo acuclillado sobre una piel, dentro de una
cesta, rodeado de varias capas de ropa y la cabeza ataviada con varios tocados
de tela. Unos cuantos sudarios de algodón envolvían el conjunto, a su vez
oculto bajo 15 capas de tela entreveradas con ofrendas funerarias como
armas, cerámica, etc. Estas momias se depositaban en cavernas y son de
ambos sexos y de todas las edades, mientras que las momias de la elite
(varones de edad avanzada) se enterraban en necrópolis especiales. El sistema
era el mismo, pero más lujoso y el paquete que formaban las momias,
desecadas al absorber las telas los fluidos de la descomposición, estaba
coronado por una cabeza artificial. Entre el año mil y la llegada de los



españoles varias culturas peruanas practicaron la momificación natural, como
puedan ser los Chiribaya, pero las más interesantes son sin duda las momias
incas.

FIGURA 14.6. Sección de un fardo funerario de la cultura Paracas. Perú.

Como hijos del sol que eran, los reyes incas se consideraban divinos y a
su muerte sus cuerpos habían de ser preservados de la descomposición. El
nuevo soberano necesitaba legitimarse y su acceso a los cuerpos de los
anteriores dioses que habían gobernado el país le confería una autoridad
añadida. Como fuente de poder que eran, las momias de los reyes quedaban
ocultas a la vista de todos excepto en ocasiones especiales, como podía ser la
celebración de los solsticios en el templo del sol en la capital, Cuzco. Se
desconoce el método de momificación utilizado, siendo imposible saber si se
trataba de algo natural o si por el contrario era antrópico. Quizá se pueda
sugerir como parte de la técnica una exposición de los cuerpos —más o
menos prolongada y en condiciones vigiladas— a los rayos del dios sol, que
amén de ser el origen de la realeza ayudaba así a conservar los cuerpos. En
cualquier caso, a su muerte el cadáver del soberano era depositado en



cuclillas en un asiento especial, con las rodillas bajo la barbilla, con trocitos
de oro en la boca, puños y pecho. A continuación era vestido con ropas de la
mejor calidad y un mes después la momia era depositada en su tumba (Fig.
14.7). Tras las ceremonias funerarias, la momia quedaba al cuidado de
servidores especiales pertenecientes a la familia del soberano. No sólo
recibían de ellos alimentos y cuidados, sino que también podían manifestar su
opinión por su intermedio.

FIGURA 14.7. Las momias del inca Guainacapac, su esposa y un servidor
siendo transportadas hasta Cuzco para ser enterradas.

Uno de los requisitos de los funerales de un rey inca era el sacrificio
ritual de sus esposas y concubinas principales, acompañado por el de
animales y siervos. En todas las provincias del imperio se escogía un niño o
joven, sin importar su sexo y quizá perteneciente a la nobleza local, el cual
era sacrificado para la ocasión como punto culminante de un complejo ritual.
Este tipo de sacrificios también podía producirse cuando se intentaba aplacar
a los dioses tras una serie de desastres naturales importantes, como pudiera
ser un terremoto devastador.

Tras ser conducidas a Cuzco para ofrendar su muerte a la momia del rey,
las víctimas eran llevadas de nuevo a sus provincias de origen para la fase
final del ritual, conocido como capac hucha. El sacrificio tenía lugar en la



cima de las montañas, a miles de metros de altura, por lo general por encima
de los cinco mil metros. Sedadas con coca o borrachas con chicha, las
víctimas eran dejadas morir a la intemperie, lo cual no tardaba mucho en
suceder debido a las bajas temperaturas. Los cuerpos eran depositados
después en los cimientos de las plataformas para realizar ofrendas, donde han
comenzado a ser descubiertos en los últimos años y, dada su excepcional
conservación (Foto 27), llegado de inmediato al gran público merced a los
medios de comunicación.

Tan extendida como estuvo en su momento esta práctica entre
determinadas culturas, hoy día la momificación ha quedado reservada para
determinados personajes públicos, como Lenin o Evita, cuyos herederos
desean ver conservados sus cuerpos por motivos políticos, con la intención de
convertirlos en iconos. En la cultura anglosajona, cuya tradición funeraria
contemporánea parece exigir la realización de las exequias en un ataúd
abierto, el embalsamamiento es algo habitual. En el resto de Europa suele
quedar limitada a personajes de relevancia social expuestos al público para
recibir un último adiós por parte de la población, como pueda ser el caso del
Papa. Los occidentales no parecemos demasiado interesados en preservar
nuestro cuerpo para la eternidad. Algo completamente diferente al modo de
pensar de algunos monjes budistas japoneses, que llegaron a practicar la
automomificación. Su conversión en momias cuando todavía estaban vivos
era vista como un medio de transformarse en Buda mediante la conservación
del cuerpo. El proceso era lento. Durante 2-4 años el monje modificaba su
dieta y prescindía de varios alimentos concretos, gracias a lo cual terminaba
muy debilitado, habiendo perdido casi toda la grasa y los músculos. Llegados
a este punto, disminuía gradualmente la ingestión de agua, falleciendo poco
después. Casi sin grasa corporal y muy deshidratado, el proceso de la
descomposición tenía poca materia prima para actuar. Una pequeña
desecación inmediatamente después del fallecimiento terminaba por asegurar
la conversión en momia del cadáver del monje.

Con todo, el deseo de perdurar no se ha extinguido por completo entre
nosotros y es evidente en aquellas personas que quisieran someterse a
conservación criogénica. En realidad serían congeladas vivas, o recién
fallecidas, con la esperanza de resucitar años después, cuando se haya



encontrado una cura para la enfermedad que los aquejaba. Quizá en un
tiempo lejano sus cadáveres ayuden a los paleopátologos del futuro a
comprender mejor nuestra sociedad.



15

La maldición de la momia

Los muertos han de reposar en paz. Turbar su descanso ha sido considerado
siempre y en todas las culturas un acto malvado, el cual debe acarrear
consecuencias nefastas para el osado saqueador de la tumba. La desaparición
de alguien a quien amamos es un acontecimiento doloroso, que comienza a
superarse al entregar su cuerpo a los adecuados ritos funerarios. Saquear una
tumba significa, amén de una falta de respeto hacia el difunto, traer de nuevo
a la memoria de su familia los tristes momentos que precedieron a la
desaparición de ese ser querido. La idea de alguien profanando la tumba de
nuestros familiares hace surgir de lo más profundo de nosotros el deseo de
castigar al ladrón. Al actuar los saqueadores de forma taimada, protegidos por
el anonimato y aislamiento de la necrópolis, los familiares se ven inermes
ante ellos. Para evitarlo se recurre a la justicia proporcionada por los propios
dioses en forma de ley no escrita, pero firmemente afianzada: «No se debe
saquear una tumba, pues quien lo hace recibirá su castigo a manos de los
dioses». La idea queda ahí, en forma de latente amenaza destinada a proteger
a nuestros difuntos del gen de la avaricia.

En el antiguo Egipto, la riqueza enterrada junto a los muertos ha sido
desde el período predinástico el motivo para convertir el robo de tumbas en
una tradición nacional. En muchos casos las tumbas eran saqueadas apenas
unos días después de realizada la inhumación. Los ladrones conocían
perfectamente dónde excavar y cómo sortear las medidas defensivas de los
sepulcros. No es de extrañar que, dado el valor mágico otorgado por la
cultura faraónica a la palabra escrita, los egipcios decidieran proteger sus
tumbas con ella. Por este motivo en ocasiones se incluían en sus paredes



avisos, amenazas y maldiciones contra los ladrones. Las tumbas egipcias
estaban pensadas para ser visitadas, pero ¡hay de quien osara causar algún
mal al edificio o al difunto!

¡Escuchad todos vosotros! El sacerdote de Hathor os aporreará por dos veces a cualquiera de
vosotros que entre en esta tumba o la dañe. Los dioses se enfrentarán a él porque soy uno que es
honrado por su señor. Los dioses no permitirán que nada me ocurra. Cualquiera que le haga algo
malo a mi tumba, entonces el cocodrilo, el hipopótamo y el león se lo comerán.

Mastaba de Nefertjetjes.1

Tampoco los faraones se libraban de este temor a los ladrones. Además
de obturar el paso hacia la cámara funeraria con rastrillos de granito (en las
pirámides del Reino Antiguo), suplementados con corredores sin salida y
cambios constantes en la localización de la entrada a la tumba (pirámides del
Reino Medio), recurrían también al poder mágico de las palabras. En los
Textos de las pirámides se puede leer:

Respecto a cualquiera que ponga un dedo sobre esta pirámide y sus templos, que me pertenecen
a mí y a mi doble, es como si hubiera puesto un dedo sobre la Casa de Horus en el firmamento,
habrá ofendido a la Señora de la Mansión [...]; su caso será juzgado por la Eneada y no se
encontrará en ningún lugar y su casa no se encontrará en ningún lugar; será un proscrito, alguien
que se come a sí mismo.

Textos de las pirámides.2

Un aviso a navegantes con malas intenciones, que se colocaba justo
antes de los tres rastrillos que interceptaban el corredor de acceso a las
habitaciones interiores de la pirámide, como podemos ver en la pirámide de
Teti. No obstante, los ladrones, aprovechando que no sabían leer, hicieron
caso omiso de la advertencia y excavaron un corredor paralelo al de acceso,
mediante el cual pudieron saquear el edificio. En ocasiones los saqueadores
parecen ensañarse sin motivo con las momias que se encontraban, pues para
poder privarlas de los amuletos que las protegían no era necesario
descuartizarlas ni quemarlas, aunque sí para intentar evitar su posterior
venganza ante el saqueo. Dada la relación que mantenían con los difuntos, los
egipcios sabían que el castigo contra el ladrón podía venir del propio muerto.
Un relato de la Baja Época nos cuenta los sufrimientos de Khaemwaset, el



hijo arqueólogo de Ramsés II, convertido por entonces en una figura de
novela, al hacerse merecedor de la venganza de una momia a la que había
robado un precioso papiro.

Tras ser desafiado por la momia a una partida de senet para ver quién se
quedaba con el papiro y ser derrotado tres veces consecutivas, Khaemwaset
(llamado Setne en el texto) recurre a un golpe bajo mágico para arrebatarle el
papiro al difunto Naneferkaptah y salir de la tumba presuroso, sin por ello
evitar la maldición lanzada contra él por la momia:

Haré que traiga el papiro de vuelta, con un bastón curvado en la mano y un brasero encendido
sobre la cabeza.

Setne, Khaemwaset y la momia.3

El modo de hacerle sentir a Setne lo erróneo de su comportamiento fue
taimado, pues le hizo soñar que por conseguir yacer con una cortesana de
extraordinaria belleza era capaz de asesinar a sus propios hijos y luego ver
cómo se los comían los perros. Al despertarse acongojado por la barbaridad,
Setne regresó escarmentado a la tumba con un bastón curvado y un brasero
encendido sobre la cabeza. Perdonado, para expiar su acción hubo de viajar a
Coptos y encontrar los cuerpos de la esposa y el hijo de la momia saqueada,
llevarlos a la tumba, consagrarla de nuevo y sellarla para la eternidad. Este
tipo de antecedentes literarios faraónicos referentes a las momias, su poder y
su capacidad para vengarse, pasaron a formar parte del acerbo cultural de los
egipcios.

Al mismo tiempo, la presencia de innumerables tumbas, algunos
saqueos provechosos y el recuerdo de la pasada gloria faraónica terminaron
por convertir en vox populi en todo el valle del Nilo que los antiguos egipcios
habían llenado sus tumbas con objetos de oro macizo y piedras preciosas
invisibles. La evidente falsedad del aserto quedó mitigada mediante la
sabiduría popular, que terminó por convencerse de que sólo quienes
conocieran el encantamiento adecuado podrían materializar esos objetos.

Con todos estos antecedentes, nada más lógico que los egipcios
posteriores a la época faraónica acabaran por creer que las tumbas estaban
llenas de peligros, y recompensas, para quien las profanara. Era impensable
que una riqueza así quedara sin vigilancia y ¿quién mejor sino la propia



momia para asegurarse de la inviolabilidad del sepulcro? Las mismas tumbas
lo avisaban bien claro: cualquiera que entrara en ellas podía ver, gracias a los
dibujos y relieves que las decoraban, que antes de ser enterradas las momias
faraónicas sufrían un extraño ritual que les permitía cobrar vida de nuevo
(Fig. 4.6). Como ya estaban muertas, eran seres que no tenían nada que
temer, lo que unido a su cólera por el saqueo y la interrupción de su descanso
eterno los convertía en unos adversarios temibles, en los mejores guardianes
de su propio reposo. No cabía duda, penetrar en una tumba para saquearla
podía tener unas consecuencias nefastas para el ladrón, pues la magia
saturaba el lugar y unas fuerzas desconocidas la protegían.

FIGURA 15.1. Sarcófago de Henheua, XIX dinastía.

Hoy día sabemos que ese ritual mágico no es otro que la ceremonia de la
«apertura de la boca»; pero esa información era completamente desconocida
de los árabes. Por otra parte, los mismos sarcófagos de la XIX dinastía, con
sus estatuas del difunto en la tapa, podían suponer un susto notable para el
visitante inadvertido (Fig. 15.1), quien a la vacilante luz de una antorcha
podía convencerse de haber visto el cuerpo del difunto intacto y presto a
levantarse contra el osado saqueador. No es de extrañar que los árabes
terminaran pensando que los espíritus se encargaban de proteger del saqueo a
las tumbas y los cuerpos que guardaban.

Este tipo de «conocimiento» terminó por llegar a Europa merced al
comercio de momias y a los pocos europeos que fueron a visitar Egipto antes
de la llegada de las tropas de Napoleón, quienes lo asimilaron y lo
transmitieron en sus escritos. El gran pensador francés Jean Bodin (1529-
1596) comenta en una de sus obras: «Quizá los demonios le envidien a los
hombres los salutíferos efectos que se obtienen de los cadáveres de los



egipcios, porque guardan con inusual diligencia los tesoros escondidos y
matan a aquellos que los excavan».4 Según J. Day, este mismo autor habría
sido el primero en mencionar por escrito la existencia de una maldición unida
a las momias sacadas de contrabando de Egipto, a las cuales se consideraba
capaces de provocar tormentas en el mar, siendo el único medio de aplacar la
consiguiente furia de las aguas arrojarlas por la borda. En su Traité des
embaumements (1699), Louis Penicher narra una historia similar acontecida
al príncipe Nikolaj Radziwill; en este caso se trata de los espíritus de dos
momias, que se le aparecieron a un sacerdote que viajaba en un barco, los
cuales sólo se volatirizaron al ser arrojados al mar sus cuerpos momificados.

A pesar de que ya en el primer tercio del siglo XIX las momias
vengativas formaban parte del imaginario de la literatura europea, no se
puede decir que los visitantes del continente llegados a Egipto a partir de esas
fechas mostraran temor alguno por las maldiciones. Antes al contrario, se
dedicaron con ahínco a saquear tumbas y momias, convirtiendo el
desvendado de éstas en un espectáculo de buen tono, como ya vimos en el
capítulo 1 (Fig. 15.2). Ningún europeo temía entonces las posibles
consecuencias mortales de penetrar en una tumba y molestar el sueño de una
momia, ni siquiera cuando éstas les demostraban su capacidad para
moverse...

FIGURA 15.2. Invitación a un evento social en el Londres de mediados del
siglo XIX: el desvendado de una momia de Tebas.



Cuando en 1902 se inauguró la sede del nuevo museo de El Cairo, las
momias reales encontradas en el escondrijo de Deir el-Bahari y en la KV 35
fueron trasladadas a la primera planta del edificio. Allí quedaron
almacenadas, no siendo accesibles sino al personal del museo y a los
visitantes ilustres. Uno de ellos fue el novelista francés Pierre Loti (1850-
1923), quien en 1907 disfrutó de una visita guiada por el propio director del
Servicio de Antigüedades, Maspero. Gracias a él conocemos un detalle que
sin duda contribuyó a convencer a los egipcios de la magia contenida en las
momias. Cuenta Loti que, no mucho antes de su visita, el brazo de Ramsés II
se había movido de forma repentina, con el consiguiente crujido y varios
amagos de ataque al corazón entre los guardianes de la sala, quienes huyeron
despavoridos al comprobar cómo se movía el brazo del muerto. El propio
Blasco Ibáñez (1867-1928) recoge la anécdota en un libro de 1927:

Lo cierto es que la momia de Ramsés II, sin perder su inmovilidad yacente, levantó una de sus
manos, dando una bofetada a la cubierta de cristal.

[...]
Todos los guardianes egipcios del museo, que habían mirado con cierta alarma la llegada del

terrible personaje, no perdiéndole de vista un momento en su nueva instalación, se dieron cuenta
inmediatamente del despertar de Sesostris (sic).

[...]
Corrieron despavoridos hacia las puertas, luchando por quién escaparía el primero. Algunos

rodaron escaleras abajo; a otros hubo que curarlos por haberse arrojado de cabeza a través de las
vidrieras de los ventanales, cayendo en el jardín inmediato.

La vuelta al mundo de un novelista.5

La «historia» pasó a convertirse en una leyenda urbana de la época, la
cual se explicó erróneamente como que, al no estar en un ambiente
controlado, un cambio de temperatura hizo que los tendones del brazo de la
momia de Ramsés II se contrajeran espontáneamente, alzando el brazo
izquierdo hasta su posición actual (Fig. 15.3). Nada de esto impresionó
mucho a los europeos, quienes siguieron adquiriendo momias y regalándolas
como un recuerdo original y de buen gusto. La verdadera historia de la
maldición de la momia en el mundo occidental comienza el 26 de noviembre
de 1922, con el descubrimiento y apertura de la tumba de Tutankhamon. El
hallazgo se convirtió en un fenómeno mundial y todos los periódicos querían
satisfacer la curiosidad de sus lectores; pero con un sentimiento de posesión



muy típico de la época y de su clase social, tanto lord Carnarvon como Carter
consideraban que la tumba era casi su propiedad privada, lo cual les granjeó
la antipatía de las mismas autoridades egipcias. Por si esto fuera poco, para
intentar poner un cierto orden a la marabunta de peticiones que recibían de
todos los periódicos del mundo, lord Carnarvon decidió convertir a The
Times en su portavoz oficial, de modo que todos los periodistas habían de
ponerse en contacto con la redacción del periódico en Londres para conocer
las últimas novedades sobre Tutankhamon. Esto produjo nuevas tensiones y
favoreció la aparición de la leyenda, pues obligó a unos periodistas ávidos de
noticias, y sin muchas simpatías por los protagonistas de la historia, a
profundizar en la periferia de la excavación y en sus personajes a la búsqueda
de historias que contar.

FIGURA 15.3. La momia de Ramsés II con el brazo alzado. Museo de El Cairo.

Así estaban las cosas cuando, en marzo de 1923, la escritora de novelas
góticas Maria Corelli (1855-1924) escribió una carta al World de Nueva York
diciendo que estaba en posesión de un antiguo libro árabe donde se decía:
«La muerte llegará aleteando a quien penetre en la tumba de un faraón».6 El
dato recibió el tratamiento que merecía, unas líneas de comentario y poco
más. No habría pasado de una estrafalaria afirmación debida a una escritora
de relatos de miedo de no ser por la repentina muerte de lord Carnarvon
apenas unos días después, el 5 de abril. Fue entonces cuando los
acontecimientos se precipitaron y la noticia no tardó en convertirse en
primera plana.



La presencia en Egipto de George Edward Stanhope Molyneux Herbert,
quinto conde de Carnarvon (1866-1923), se debía al grave accidente de coche
que sufrió en 1901, el cual afectó seriamente su salud, en especial los
pulmones. Los médicos le recomendaron como remedio residir durante varios
meses al año en un clima cálido y, tras reponerse lo bastante, a partir de 1903
comenzó a pasar en el valle del Nilo la temporada invernal. Tres años
después, seducido por el ambiente arqueológico, se convirtió en el mecenas
de los trabajos de Carter. El punto culminante de su colaboración fue el
descubrimiento de la tumba de Tutankhamon (KV 62). Emocionado y
satisfecho como estaba por el descubrimiento, cuando meses después sintió la
picadura de un insecto, lord Carnarvon no podía saber que las parcas estaban
a punto de cortar el hilo de su vida.

Tras las emociones de la apertura de la tumba,7 lord Carnarvon partió el
28 de febrero hacia Asuán junto a su hija, lady Evelyn, resultando picado por
un mosquito en un momento indeterminado del viaje o al poco de su llegada
a la ciudad. De regreso en Luxor, mientras se afeitaba se sajó sin querer el
grano, que de inmediato adquirió muy mal aspecto, a pesar del yodo
desinfectante con el que trató la herida. En pocas horas tenía una fiebre de
38,3° y no tuvo más remedio que tumbarse a descansar. Dos días después
parecía estar recuperado y listo para visitar de nuevo su tumba, pero antes de
poder hacerlo sufrió una grave recaída. Para nadie era un secreto la frágil
salud del conde, quien a instancias de su hija fue trasladado al Continental-
Savoy de El Cairo el 14 de marzo. Pese al cambio de aires, sus bajas defensas
no pudieron impedir que la septicemia se trocara en una neumonía al atacar la
parte más frágil de su organismo: los pulmones. Murió de madrugada pocos
días después, el 5 de abril de 1923, mientras lo velaba su familia (sus esposa
y su hijo habían viajado a Egipto con la máxima rapidez). Nadie en su
entorno vio nada extraño en ello, sólo una desafortunada desgracia.

El día en que las nuevas llegaron a Londres, un reportero del Times
estaba entrevistando a Conan Doyle (1859-1930), quien no sólo era el
creador de Sherlock Holmes, sino también un reputado espiritista.8 Su
comentario ante la noticia fue que le sorprendía mucho y la atribuyó sin
dudar a «elementos —ni almas, ni espíritus— creados por los sacerdotes de
Tutankhamon para proteger la tumba».9 Ávidos de noticias sobre el ya



famosísimo sepulcro, y recordando las palabras de Corelli, los periodistas se
ensañaron: sin tener que pasar por el filtro de The Times, tenían el campo
abierto para grandes titulares y los consiguientes aumentos de tirada. La
maldición de Tutankhamon había nacido. Lo peor del caso es que una de las
personas que más tuvo que ver en su difusión fue un egiptólogo, Arthur
Weigall (1880-1934).

Weigall, formado al amparo de Petrie, había sido inspector jefe del
Servicio de Antigüedades desde 1905 a 1914, trabajo que abandonó para
regresar a Inglaterra y dedicarse a diversas labores: diseñador de decorados,
letrista de canciones, crítico cinematográfico... En 1922 el Daily Mail le
contrató como enviado especial para cubrir la excavación de la tumba de
Tutankhamon, oferta que aceptó encantado. Durante su etapa como inspector
había luchado denodadamente contra los buscadores de tesoros y no veía con
muy buenos ojos esa exclusiva que había firmado lord Carnarvon con The
Times con unas regalías del 75 por 100.

Al poco de regresar a Londres, Weigall publicó Tutankhamen and Other
Essays, donde niega rotundamente la presencia en las paredes de la tumba de
una maldición. También explica que estas «maldiciones» faraónicas son
textos vistos raras veces y destinados a los ladrones que penetraran en la
tumba con intenciones aviesas. Los egiptólogos, cuya única intención era
rescatar a sus dueños del olvido y evitar el saqueo de los nativos, no corrían
ningún riesgo. ¿Pero era ése el caso de lord Carnarvon? Para Weigall el noble
británico no parecía tener una visión muy altruista de la excavación ni de la
tumba, como demostraba su acuerdo con el periódico londinense. Quizá por
eso comenta en el libro que el día de la apertura de la cámara interior, cuando
escuchó a lord Carnarvon hablar en tono jocoso de las estupendas sillas
encontradas en el interior de la tumba y sobre la posibilidad de dar un
concierto en su interior, se volvió hacia uno de sus muchos colegas
corresponsales y le dijo: «Si va con ese ánimo, le doy seis semanas de
vida».10 ¿A qué se debió la premonición? ¿Acaso el propio Weigall no había
negado páginas atrás la existencia de la maldición? La anécdota resulta
sospechosa, tanto por la precisión en las fechas como porque no apareció
publicada en sus crónicas periodísticas, sólo en el libro que escribiría



después. Parece evidente que se trata de una anécdota «arreglada» a
posteriori, para casar mejor con los sucesos y criticar de forma implícita a los
arqueólogos que buscaban beneficio y no sólo conocimiento.

Resulta chocante ver confirmada de forma subliminal la maldición de
Tutankhamon —de Osiris, como era conocida entonces— por alguien que
siempre negó su existencia, sobre todo porque no es la única historia de
fantasmas narrada en el libro. Weigall cuenta que en su cuarto tenía un
sarcófago de madera con la momia de un gato. Una noche, mientras dormía,
le despertó sobresaltado un estallido violento similar al de un disparo. Su
sorpresa fue mayúscula cuando, al abrir los ojos asustado, comprobó que el
sarcófago estaba roto en el suelo al mismo tiempo que un gran gato gris
saltaba sobre la cama. El tono de la anécdota sugiere al lector que había una
presencia sobrenatural en la habitación, encarnada en la momia del animal,
pero el suceso puede explicarse sin tener que recurrir a esas argucias. Los
contrastes de temperatura en un país desértico como Egipto son tremendos.
Como resultado, los objetos de madera sacados de las tumbas, donde la
humedad se ha mantenido constante durante milenios, se secan con
demasiada velocidad y se agrietan, rompiéndose a veces con gran estruendo
(recordemos la leyenda de la supuesta «bofetada» de la momia de Ramsés).
Seguro que el pobre gato, colado de rondón en el cuarto en busca de algo de
comer, se asustó aún más que Weigall al escucharlo.

La segunda historia «extraña» que narra Weigall se produjo durante el
ensayo de una obra de teatro a la entrada del Valle de las Reinas. Los
protagonistas de la misma eran Weigall, el artista norteamericano J. L. Smith
y sus respectivas esposas. Apenas comenzados, la señora Smith se vio
aquejada de un tremendo dolor en los ojos y horas después la señora Weigall
sufrió unos espantosos dolores abdominales. Ambas terminaron en el
hospital, temerosas de estar siendo víctimas de la «maldición». Resulta
extraño que Tutankhamon quisiera atacarlas a ellas, que no habían
participado en la excavación de la tumba y estaban relacionadas con un
egiptólogo contrario a la explotación de los sepulcros excavados. En realidad
sus dolencias tienen explicaciones más sencillas. Como ya sabemos, la
oftalmia es algo típico de Egipto, por algo los súbditos del faraón se
maquillaban los ojos; por lo tanto, una norteamericana de vista sensible era



una víctima fácil para la luz de Ra, su dolor no tiene nada de misterioso.
Respecto a la señora Weigall se pueden ofrecer varias interpretaciones, como
que el clima y las emociones del día hubieran afectado a su menstruación, o
que se sugestionara con la historia de la maldición hasta el punto de sentirse
realmente enferma al ver a su amiga sufriendo.

Los mismos egiptólogos eran conscientes de la labor de Weigall como
difusor y apoyo invisible, pero decidido, de la existencia de la «maldición».
Cuando Reginald Engelbach (1888-1946) se lo dejó ver comentándole que
estaba actuando como «desenterrador de la mala suerte producida por las
tumbas egipcias», Weigall se limitó a decir: «Sí, pero mira cómo se deleitan
con ella».11

El caso es que tras la muerte del mecenas de Carter y de la aparición del
libro de Weigall, los «extraños» sucesos que teóricamente acompañaron la
desaparición de lord Carnarvon comenzaron a ser vox populi. El más
llamativo es el apagón sufrido por la ciudad de El Cairo, para alguno obra
innegable de las tremendas fuerzas místicas necesarias para asesinar al noble
británico. Resulta chocante que un acontecimiento que todavía hoy se repite
con cierta frecuencia en el Egipto contemporáneo —pese a ser un gran
productor de electricidad gracias a la presa de Asuán— haya de interpretarse
como una señal del más allá, sobre todo porque en 1923 los cortes del fluido
eléctrico eran casi diarios en la capital de Egipto. Más chocante aún es la
historia de la muerte de la fox terrier de lord Carnarvon, «Susie». La historia
la relata el hijo de lord Carnarvon:

Mi padre murió poco antes de las dos, hora de El Cairo. Luego me enteré de que poco antes de
las cuatro de la madrugada hora de Londres, es decir, casi al mismo tiempo, ocurrió en Highclere
algo increíble. Nuestra perra fox terrier, un animal que en 1919 había perdido la pata delantera
izquierda en un accidente y a la cual mi padre quería mucho, empezó a aullar bruscamente, se
sentó sobre sus patas traseras y cayó muerta.12

La historia no deja de ser entrañable, un perro que se deja morir al sentir
el fallecimiento de su amo a miles de kilómetros de distancia; pero no es más
que una invención del hijo de lord Carnarvon, como éste reconoció años
después a C. Desroches Noblecourt. Igual de complicado de entender sería el
motivo de la inquina del faraón contra el pobre animal, que nada le había
hecho. Da la impresión de que Tutankhamon tenía especial manía a los



animales domésticos de sus profanadores, porque días después de descubrirse
los escalones de la tumba, mientras Carter estaba en El Cairo y lord
Carnarvon e hija camino de Egipto, el canario de Carter, orgullo de su dueño
y felicidad de sus obreros, fue engullido por una cobra. La interpretación de
los seguidores de la maldición es que, al comenzar a ver turbado su descanso,
el alma del soberano se encarnó en el símbolo regio faraónico por excelencia
y demostró su enfado ensañándose con la mascota de Carter. El campesino
que descubrió el suceso se limitó a considerarlo un signo de mal agüero.

A partir de ese momento la bola de nieve de la supuesta maldición no
dejó de rodar y crecer: todo aquel que hubiera estado en contacto más o
menos lejano con la tumba y hubiera muerto se convirtió en una víctima más
de la venganza del faraón. Lo chocante es que la capacidad para calificar
como «misteriosa» una de estas muertes es potestad exclusiva de los adeptos
a la teoría de la venganza faraónica. Un fallecimiento en apariencia normal
puede pasar a la categoría de «misterioso» atendiendo a criterios sólo de ellos
conocidos; pero que siempre implican algún tipo de relación con
Tutankhamon o su tumba, por muy cogida por los pelos que sea. Por si esto
fuera poco, el recuento de víctimas ofrecido por los fieles de la maldición es
poco escrupuloso; nada les importan las circunstancias que pudieran explicar
la muerte de un personaje concreto, para ellos sólo existe una causa última: la
maldición. Eso sí, las principales víctimas se repiten con regularidad de unos
libros a otros, tomando como referencia principal la lista de personas
presentes en la apertura de la tumba, la cámara funeraria y el desvendado de
la momia (Fig. 15.4).



FIGURA 15.4. Derry hace la primera incisión para desvendar la momia de
Tutankhamon, mientras lo observan, entre otros, Lacau, Carter, Lucas y Saleh

Bey Hamdi.

La lista de supuestos fallecidos por la vindicta de Tutankhamon, iniciada
con la muerte de lord Carnarvon, continúa con la muerte ese mismo año de
Aubrey Herbert (1880-1923), su medio hermano pequeño, supuestamente de
forma inexplicable. No obstante, cuando uno indaga un poco se encuentra
con que este distinguido soldado, viajero y orientalista británico murió en
realidad de resultas de un pésimo consejo médico y no por ser hermanastro de
quien era. Desde muy joven Aubrey sufría de una terrible deficiencia en la
vista y pocos días antes de su muerte decidió, como le habían sugerido,
hacerse sacar todos los dientes con la esperanza de recuperar así la visión,
que había perdido del todo poco antes. Hoy día nos pasamos una semana
tomando antibióticos antes de sacarnos una sola muela, de modo que no
resulta muy difícil suponer cuál fue el resultado de la barbaridad quirúrgica.
En efecto, la muerte de Aubrey Herbert se debió a una tremenda septicemia a
la edad de 43 años; Tutankhamon no tuvo nada que ver en ella, pues Aubrey
ni siquiera llegó a estar en la tumba.



También se suele sumar entre los fallecidos al otro medio hermano de
Carnarvon, el diplomático Mervyn Herbert (1882-1929), quien al menos sí
visitó la tumba «maldita», pues por esas fechas se encontraba de servicio en
Egipto.13 Murió en 1929 a la edad de 47 años, sin que la familia viera en ello
nada «maligno». Como explican los obituarios de la época, la causa fue una
neumonía malárica contraída en un viaje a Albania y no la visita al hipogeo
de Tutankhamon.

Otra víctima mencionada en las listas de «malditos» es George Jay
Gould (1864-1923), un norteamericano amigo de lord Carnarvon que hizo su
fortuna con el ferrocarril, muerto en Francia al poco de visitar la tumba. Para
los amantes de lo misterioso la causa está clara: la maldición. Igual de clara
que para los médicos: una pulmonía originada por las tremendas calorinas
sufridas durante su visita a Egipto. En cuanto a Ali Kemal Fahmy, quien
supuestamente presenció la apertura de la tumba en su calidad de gobernador
de la provincia, resultó muerto al poco del acontecimiento de resultas de un
disparo fortuito realizado por su esposa en el Hotel Savoy de Londres.
Algunos consideran la acción como un accidente inducido por el espíritu del
faraón; aunque mucho más sencillo es interpretarlo como un desgraciado
percance o —pensando mal— relacionar el disparo con un ataque de celos o
una escena de violencia doméstica sufrida por la esposa. Winlock afirma
incluso que Fahmy no tuvo nada que ver con la tumba y que «su única
asociación con ella se debe a que había nacido en Egipto».14

Evidentemente, como causantes primeros del despertar de la venganza,
los egiptólogos no podían librarse de la perniciosa presencia del soberano
egipcio. En todas las descripciones del avance de la maldición, el declive de
salud de Arthur Mace (1874-1928) —factótum de Carter durante los dos
primeros años de la excavación— es descrito como inesperado y brutal, pero
lo cierto es que no tuvo nada de ello. Mace no murió de repente, sino cuatro
años después de tener que abandonar el estudio de la tumba. No parece que
Tutankhamon fuera un vengador muy terrible, cuando necesitó casi un lustro
para acabar con un hombre de 54 años de edad atacado por una enfermedad
pulmonar, originada por sus muchos años respirando polvo en Egipto. Él
mismo lo comenta en una carta a su amigo el egiptólogo John Lythgoe (1868-
1934):



[Mi enfermedad es] igual que la que sufren los mineros y está originada por tragar demasiada
arena y polvo en Egipto [...]. El último invierno que estuve en Lisht me pasé semanas bajo tierra,
ennegreciendo mis pulmones al hacerles respirar polvo de ataúd descompuesto, y durante los
trabajos en la tumbas me pasé la mayor parte del tiempo respirando polvo de tela.15

De hecho, la muerte del propio Lythgoe algunos años después fue
achacada a la misma causa; desgraciadamente los médicos no parecen estar
de acuerdo con ese diagnóstico y prefieren atribuir su fallecimiento a un
ataque al corazón y la arteriosclerosis cerebral que padecía.

También se dice que fue la maldición la responsable de acabar con la
vida del egiptólogo francés George Bénédite (1857-1926), conservador del
Museo del Louvre. Despreciando toda prudencia —afirman los «expertos» en
maldiciones—, Bénédite decidió visitar la tumba y como justo castigo murió
de forma casi inmediata al abandonar el hipogeo. Por desgracia para ellos, lo
cierto es que Bénédite fue a visitar la tumba en verano, cuando se encontraba
cerrada y no llegó a entrar en ella. Su deceso tuvo lugar por esas mismas
fechas sí, pero por causas naturales: era un hombre de casi setenta años que el
año anterior había sometido a su persona al brutal desgaste de explorar
Abisinia. Lógico que su ajado cuerpo acabara sufriendo las consecuencias en
el momento más inesperado. «Su más cercana asociación con la tumba
probablemente sea haber comido con nosotros», dijo Winlock al respecto.16

En el recuento de las supuestas bajas de Tutankhamon siempre hallamos
también al comandante en jefe (sirdar) del ejército egipcio y gobernador
general del Sudán, sir Lee Stack. Ningún amante de los misterios parece
haberse percatado de que su asesinato no fue resultado de su presencia en la
apertura de la tumba, sino del clima de tensión política del momento. Egipto
era un protectorado británico y su primer ministro se había dedicado a
soliviantar los ánimos de la población contra los ingleses. En la refriega Stack
se convirtió en un objetivo político, lo cual le costó la vida a manos de los
nacionalistas. Veamos cómo analiza su asesinato Sydney Smith (1883-1969),
el forense jefe de El Cairo:

Examiné el coche, reconstruí el crimen y consideré las pruebas materiales. Éstas consistían en
nueve casquillos hallados en la escena del crimen y seis balas que fueron extraídas de los cuerpos
de las víctimas. Los casquillos eran de una pistola automática del calibre .32. Las marcas
demostraban que habían sido utilizados tres tipos diferentes de automáticas y tres de los casquillos
tenían marcas de los extractores y eyectores típicos de un Colt [...]. Las balas habían sido



disparadas con tres tipos distintos de arma: una pistola de tipo Mauser, con cuatro marcas en la
derecha; una pistola del tipo Browning o Sureté, con seis marcas en la derecha; y una pistola del
tipo Colt, con seis marcas en la izquierda.

La bala que mató al sirdar tenía las marcas características de un Colt. Era evidente que la
pistola estaba en mal estado, con el espacio entre las estrías desgastado [...] pero en la bala había
una estría claramente marcada situada entre dos estrías normales y más ancha que éstas, que
traicionaba un fallo en la boca del cañón.

Ya había visto esa marca anteriormente. La había visto muchas veces... y cuando comparé la
bala al microscopio con otras balas de crímenes de mi colección estuve seguro de que el colt .32
que había matado al sirdar era la misma arma que había sido utilizada de forma repetida en otros
crímenes políticos previos...17

Hay que reconocer que los caminos de Tutankhamon son inescrutables,
pues utilizó para sus designios a unos agentes cuando menos peculiares. Si la
muerte de Stack es responsabilidad suya, también habría que responsabilizar
al vengativo soberano egipcio de todos los soldados y civiles que murieron
debido a la contundente respuesta británica al asesinato. Tras la investigación
se detuvo a los hermanos Enayat como responsables directos del atentado; en
total ocho egipcios fueron condenados por el mismo.

A pesar de los ejemplos anteriores, para muchos la concatenación
definitiva de muertes que demuestra la existencia de la maldición de
Tutankhamon comienza con el fallecimiento del secretario de Carter, Richard
Bethell (1883-1929). Por entonces se trataba de un hombre de 46 años, que
una tarde de 1929 se dirigió a su club de Londres, el Bath, situado en
Mayfair, donde se sentó en la sala de lectura. Allí fue encontrado muerto sin
causa aparente media hora después, insistiendo los amantes de la venganza
faraónica en que los médicos no fueron capaces de identificar el motivo de la
muerte. Seguramente Bethell murió porque le había llegado la hora, y en su
examen superficial para certificar una muerte espontánea, los médicos no
vieron razón para identificar otra causa que ésa. Una autopsia seguramente lo
hubiera averiguado; pero al tratarse de una muerte natural nada sospechosa
no se consideró necesaria. Poco después del suceso, su padre, lord Westbury
(1852-1930), se suicidó saltando desde un balcón. Como explica en su nota
de suicidio: «Me es imposible soportar más horrores y no veo qué bien podría
suponer mi presencia, de modo que he decidido dar el paso final». Parece
como si no hubiera podido soportar la muerte de su hijo. No obstante, para
algunos resulta mucho más interesante achacar su decisión a la maléfica



«influencia» ejercida sobre él por las pocas antigüedades egipcias que
guardaba en casa. El colofón de estas tragedias en cadena orquestadas por
Tutankhamon se habría producido el día del entierro de lord Westbury,
cuando el coche fúnebre que transportaba su cadáver atropelló a un pobre
chiquillo de ocho años. Cuando se supo que la víctima era sobrino de
Alexander Scott, un funcionario del Museo Británico que había trabajado en
el reconocimiento de la momia del faraón, los amantes de lo misterioso
«comprendieron» que había muerto para castigar a su tío por su participación
en el estudio del faraón. Matar a sangre fría a un chaval inocente porque un
familiar suyo se había atrevido a tocar su cuerpo parece algo demasiado
mezquino, incluso para un faraón ansioso de venganza.

Convertida en leyenda urbana occidental, la maldición sigue reviviendo
cada vez que alguien entra en contacto indirecto con Tutankhamon y busca
un titular. En 1972, durante su traslado a Londres para la exposición que
conmemoraba el cincuentenario de su descubrimiento, el faraón
supuestamente volvió a hacer de las suyas con la tripulación del avión de
transporte. Uno de los oficiales del mismo golpeó con el pie la caja que
contenía la máscara del faraón y en «justo castigo» se rompió esa misma
pierna... ¡dos años después! Pasados varios años del traslado, otro miembro
de la tripulación se divorció de su esposa y dos más sufrieron ataques al
corazón; sucesos todos ellos achacados por sus protagonistas a la maldición,
como no podía ser menos.

Hay otros ejemplos que nos hablan bien a las claras de la insensatez de
la supuesta venganza y de lo endeble de los hechos que demuestran su
existencia. El más evidente es el de una momia maldita guardada en el Museo
Británico, la cual habría sido la responsable final nada menos que del
hundimiento del Titanic. Según la leyenda, la momia habría sido adquirida en
Egipto en 1860 por un grupo de turistas británicos, que al haber turbado su
descanso se vieron castigados por la muerte, la bancarrota y otros males.
Enviada a una casa particular de Londres, también demostró sus capacidades
como pirómana o generadora de actividades poltergeist, lo que le valió el
dudoso honor de ser calificada de «maléfica» por alguien tan cualificado en el
mundo de lo misterioso como madame Blavatsky (1831-1891).18 Vendida al
Museo Británico, la supuesta momia vengativa se dedicó entonces a asustar y



matar de miedo a los vigilantes nocturnos, haciendo ruidos extraños e
intempestivos. Hartos de su mal fario, los responsables del museo decidieron
venderla a una institución norteamericana, siendo embarcada camino del
Nuevo Mundo. Ahora es cuando la cosa se pone interesante, porque
dependiendo de la fuente que narre la historia, durante el traslado unas veces
hunde el Titanic y otras el Empress of Ireland. El problema es que la supuesta
momia en realidad es una tapa de ataúd perteneciente a una sacerdotisa
anónima, que fue ofrecida al museo en 1899 por S. F. Wheeler. Su número de
referencia es EA 22542 y nunca ha abandonado las salas de la institución
londinense desde que fuera admitida en ellas; resulta muy complicado por lo
tanto creerse su currículum vengador.

Como es evidente, ningún egiptólogo concede valor alguno a la
maldición y los datos en su contra son abrumadores, como ya se encargó de
demostrar Winlock en 1934. Doce años después del descubrimiento del
cuerpo de Tutankhamon, la leyenda de su maldición ya estaba bien arraigada
en el imaginario occidental, a lo que habían contribuido entre otras cosas
películas como La momia (Universal, 1932), protagonizada por Boris Karloff
(1887-1969) (Fig. 15.5). Asombrado ante los nuevos rumores de ataques de
la maldición originados por la enfermedad de Lythgoe, Winlock, que como
aquél había estado presente los días tanto de la apertura de la cámara interior
como del sarcófago, realizó una ilustradora estadística: la tumba fue abierta el
24-26 de noviembre de 1922 delante de seis personas, de las que diez años
después sólo había fallecido una; la cámara interior se abrió el 17 de febrero
de 1923 en presencia de 22 personas, de las cuales habían muerto seis; la
apertura del sarcófago tuvo lugar el 12 de febrero de 1924 ante el mismo
número personas, de las cuales sólo dos habían fallecido; finalmente, de las
10 personas que tuvieron el privilegio de observar el proceso de desvendado
de la momia el 11 de noviembre de 1925 (Fig. 15.4), ninguna había muerto
en ese período de tiempo. El recuento habla por sí mismo y podría haber sido
más devastador de haberse incluido en él a los centenares de visitantes que
durante esos diez años tuvieron el privilegio de acercarse a la tumba y
observar el trabajo de los egiptólogos sin verse luego perseguidos por la
maldición, periodistas incluidos.19 La misma reina de los belgas fue, para
irritación de Carter, una visitante entusiasta de los trabajos. ¿Por qué no se



vio atacada por Tutankhamon? Sin duda su muerte habría sido una publicidad
impagable para el soberano egipcio. ¿Se trató quizá de algún tipo de cortesía
regia de un monarca hacia otro, además mujer? Pero llevemos la estadística
un poco más allá, dejemos hablar a los números.

FIGURA 15.5. La momia de Ramsés III, que sirvió de inspiración a los
maquilladores de Boris Karloff para su celebérrima caracterización.

Personas que participaron en la apertura de la tumba (§), de la
cámara interior (†), del sarcófago (‡), en el desvendado de la
momia (υ) o en el estudio del enterramiento de Tutankhamon
(*) (lista no exhaustiva)





La lista anterior no es exhaustiva20 pero sí muy reveladora, pues todos
los que en ella aparecen tuvieron un contacto directo con la fuente de la
«maldición», al estar presentes en la apertura de la tumba, en la del sarcófago,
en el desvendado de la momia o en el estudio arqueológico de los restos (o en
varios de esos acontecimientos). Al estudiarla resulta que la maldición del
faraón tardó una media de más de viente años años en clavar sus maléficas y
vengadoras garras en las personas envueltas directamente en la profanación
de la tumba o del cuerpo del faraón. Parece que Tutankhamon decidió
tomarse al pie de la letra el dicho: «La venganza es un plato que se toma



frío». Como es lógico, con tanta parsimonia por parte del supuestamente
afrentado soberano egipcio, a los pobres ajusticiados les dio tiempo a hacerse
muy mayores, setenta años de media en el momento de su muerte. Ninguna
persona nacida a finales del siglo XIX que falleciera septuagenaria podía
considerar su vida malograda. No obstante, lo más curioso de todo es el
cuidado que puso Tutankhamon en librar de la muerte a la persona más joven
presente en todos los pasos de la profanación, la cual apoyó además con
entusiasmo todo el proceso. Nos referimos a lady Evelyn, hija de lord
Carnarvon, quien fallecida en 1980 fue la última de todo el grupo en hacerlo,
casi octogenaria.

Un reciente estudio trata la exposición directa a la maldición de la
momia como si de una enfermedad epidémica se tratara. El grupo clínico lo
forman los 44 occidentales involucrados (según aparecen mencionados en los
escritos de Carter) en las diversas fases del descubrimiento, la apertura y el
desvendado de la momia; de los cuales 25 se habrían visto afectados por la
«venganza» de Tutankhamon. La conclusión a la que llega M. R. Nelson es
que la supuesta maldición no puede considerarse un factor de riesgo, por
varios motivos. En primer lugar, la edad media en el momento de la muerte
de las personas expuestas a la maldición es de 70 años (como ya hemos
mencionado), comparada con la media de 73 años del grupo de control. En
segundo lugar, respecto al momento de su muerte, ésta se produjo una media
de 20,8 años después de haber quedado expuestas a la maldición, en
comparación con los 28,9 años de media del resto. Como vemos, la variación
en los resultados no es sustantiva y permite rechazar la «maldición».

No obstante, el estudio científico de la «maldición» ha llevado a
descubrir varios elementos que, presentes en las tumbas antiguas, no sólo del
antiguo Egipto, podrían ser causantes de enfermedades en quienes las
exploraran por primera vez tras siglos de reposo. En la década de 1950 se
descubrió que en el guano de los murciélagos se reproducía un hongo, el
Histoplasma capsulatum, que al ser inhalado produce síntomas variables,
pero que siempre afecta a los pulmones. La enfermedad se conoce como
histoplasmosis. La presencia de excrementos de murciélago en las tumbas
egipcias no es rara, como demuestran los relatos de los primeros exploradores
de la Gran Pirámide, y es síntoma inequívoco de una tumba saqueada, cosa



que no sucede con la KV 62, sellada definitivamente en época faraónica. En
1962 el biólogo egipcio Ezz Eldin Taha profundizó en este tipo de
investigación al descubrir la presencia de hongos (Aspergilus niger y
Aspergillus flavus) en arqueólogos y conservadores de museo que habían
manifestado síntomas de la llamada «sarna copta», que ataca sobre todo a los
estudiosos de este tipo de papiros, escritos por los cristianos egipcios. El
Aspergillus aparece durante la descomposición de los tejidos orgánicos, por
lo cual su presencia es inevitable en las tumbas egipcias. Los Aspergillus
atacan sobre todo a las vías respiratorias, pudiendo causar aspergilosis, una
seria enfermedad pulmonar. No obstante, para que comience a ser peligroso
el hongo ha de ser respirado en concentraciones muy altas, que no se
encuentran nunca en las tumbas. A la vista de todo lo expuesto, parece que la
única conclusión posible es que la maldición sólo existe en la imaginación de
quien así lo desea. Los hechos y las investigaciones científicas son muy
tozudos al respecto. Además, en la tumba de Tutankhamon ni siquiera hay un
texto de aviso a los posibles saqueadores que pudiera haber desencadenado la
«maldición». Las momias no se necesitan más que a sí mismas para resultar
fascinantes, no hay necesidad de recurrir a fuerza ocultas.



Conclusión

Como hemos visto a lo largo de las páginas anteriores, las momias son
mucho más de lo que a simple vista parece. Gracias a ellas podemos
profundizar en aspectos muy específicos de nuestro conocimiento de la
civilización faraónica, en especial las personas que la crearon y vivieron.
Momificar un cuerpo significa conservarlo y al hacerlo llega hasta nosotros
un pedacito de historia, que revive ante nuestros ojos si lo dejamos hablar;
motivo por el cual las momias ofrecen a los egiptólogos, historiadores y
paleopatólogos un inmenso campo de estudio.

Con el paso de los siglos, en el valle del Nilo se desarrolló una de las
técnicas más refinadas de momificación artificial que se conocen. Los
embalsamadores egipcios podían ser muy cuidadosos y, en algunos casos, se
tomaban muchas molestias para conseguir que los cuerpos en los que
trabajaban quedaran naturales: pegar una cabeza desgajada, rellenar una nariz
con tela para que conservara su forma, dotar de extensiones de pelo artificial
al cabello de una reina, meter una pequeña peña de barro en el escroto de un
hombre para que pareciera que tenía testículos... Pero también se dio el caso
contrario: piernas rotas por los tobillos para que cupieran en un ataúd
demasiado corto, vasos canopos rellenos con vísceras que no eran sino un
montón de trapos, momias de animales que en realidad eran unos meros
huesos revueltos con barro...

Al mismo tiempo, la inversión económica que los egipcios realizaban
para preparar su muerte era notable, llegando a convertirse en el esfuerzo de
toda una vida. No todos podían permitirse los mismos lujos, pero quien más y
quien menos se enterraba junto a algunas ofrendas funerarias; procurando al
mismo tiempo disponer las cosas para que, una vez desaparecido, sus
vástagos se encargaran de mantener viva su memoria mediante las ofrendas
diarias.



Cuando nos acercamos a estas cápsulas del tiempo que son las momias
egipcias, con el respeto que merecen y el ansia de saber que provocan,
estamos teniendo el privilegio de preguntar directamente a los protagonistas
de la historia. Si es un faraón, podemos contrastar su imagen real con la que
nos ofrecen los textos históricos; si es un obrero encargado de erigir una
pirámide, comprobaremos cómo su salud se resintió de resultas de su dura
labor diaria; si es un noble, sus huesos nos hablarán de una dieta rica en
proteínas animales y escaso trabajo físico... Entre los tres nos dicen: así es
como éramos y así vivíamos; por eso las momias son un tesoro, otro más de
los muchos que guardan las arenas del desierto egipcio.



Bibliografía

ABREVIATURAS

ÄA: Ägyptologische Abhandlungen.
ADAIK: Abhabdlungen der Deutschen Archálogischen Institut.
AV: Archäologische Veröffentlichungen.
ASAE: Annales du Service des Antiquités de l’Égypte.
BACE: Bulletin of the Australian Center in Egypt.
BAEDE: Boletín de la Asociación Española de Egiptología.
BdE: Bibliothèque d’Étude, IFAO.
BIE: Bulletin de l’Institut d’Égypte.
BIFAO: Bulletin de l’IFAO.
BMMA: Bulletin of the Metropolitan Museum of Art.
BSFE: Bulletin de la Société Française d’Égyptologie.
CdE: Chronique d’Égypte.
DAWW: Denkschrift der Kaiserlichen Akademie der Wissenschanften in

Wien, Phil.hist. Kl.
DE: Discussion in Egyptology.
EEF: Egypt Exploration Found.
GM: Göttinger Miscellen.
IFAO: Institut Français d’Archéologie Orientale.
JARCE: Journal of the American Research Center in Egypt.
JEA: Journal of Egyptian Archaeology.
JESHO: Journal of the Economic and Social History of the Orient.
JNES: Journal of Near Eastern Studies.
LÄ: Lexikon der Ägyptologie, 1975-1987.
LAPO: Littératures Anciennes du Proche-Orient.
MMAEE: Metropolitan Museum of Art. Egyptian Expedition.
MASCA: Museum Applied Science Center for Archaeology (Pennsylvania).



MDAIK: Mittelungen des Deutschen Archälogischen Instituts.
OLA: Orientalia Lovainiensia Analecta.
OMRO: Oudheidkundige mededelingen uit het Rijksmuseum van Oudheden.
PMMA: Publication of the Metropolitan Museum of Art.
PSBA: Proceedings of the Society of Biblical Archaeology.
RdE: Revue d’Égyptologie.
RecTrav: Recueil de Travaux rélatifs à la philologie et à l’archéologie

égyptiennes et asyriennes.
SAK: Studien zur Altägyptischen Kultur.
SAOC: Studies in Ancient Oriental Civilization.
SDAIK: Sonderdrücke des Deutschen Archäologischen Instituts in Kairo.
TTS: Teban Tomb Series.
VA: Varia Aegyptiaca.
ZÄS: Zeitschrift für Agyptische Sprache und Altertumskunde.

GENERAL

Adams, B.: Egyptian Mummies, Aylesbury: Shire Publications (Shire
Egyptology, 1), 1984.

Arnold, D.: The Encyclopaedia of Ancient Egyptian Architecture, Londres: I.
B. Tauris, 2003.

Arnold, D.: The Pyramid Complex of Senwosret III at Dashur, Nueva York:
Metropolitan Museum of Art (Egyptian Expedition, 26) 2002.

Assmann, J.: Mort et au-delà dans l’Égypte ancienne, S. L.: Éditions du
Rocher (Champollion), 2003.

Assmann, J.; Burkard, G.; Davies, V. (eds.): Problems and Priorities in
Egyptian Archaelogy. Londres: Kegan Paul International (Studies in
Egyptology), 1987.

Aufderheide, A. C.: The Scientific Study of Mummies, Cambridge: Cambridge
University Press, 2003.

Bahn, P. (ed.): Tomb, Graves and Mummies, Londres: Weinfield &
Nicholson, 1996.

Bahn, P. (ed.): Written in Bones. How Human Remains Unlock the Secrets of
the Dead, Devon: David & Charles, 2002.



Baines, J.; Malek, J.: Atlas of Ancient Egypt, El Cairo: The American
University in Cairo Press, 2002 ed. red.

Balout, L.; Roubet, C. (dirs.): La momie de Ramsès. Contribution scientifique
à l’Égyptologie, París: Éditions Recherche sur les Civilisations
(A.D.P.F.), 1985.

Bardinet, T.: Les papyrus médicaux de l’Égypte pharaonique. Traduction
intégrale et commentaire, París: Fayard (Penser le médecine), 1995.

Barguet, P.: Le Livre des morts des anciens égyptiens, París: Les Éditions du
Cerf (Littératures anciennes du Proche-Orient, 1), 1967 (hay trad. cast.:
El libro de los muertos de los antiguos egipcios, Desclée de Brouwer,
Bilbao, 2000).

Barguet, P.: Les textes des sarcophages égyptiens du Moyen Empire.
Introduction et traduction, París: Les Editions du Cerf (LAPO, 12),
1986.

Barley, N.: Bailando sobre la tumba. Encuentros con la muerte, Barcelona:
Anagrama, 2000.

Brier, B.: Egyptian Mummies, Nueva York: William Morrow, 1994 (hay trad.
cast.: Momias de Egipto, Edhasa, Barcelona, 1996).

Brothwell, D.; Sandison, A. T. (comps. y eds.): Diseases in Antiquity. A
Survey of Diseases, Injuires and Surgery of Early Populations,
Springfield (Ill.): Charles C. Thomas, 1967.

Brothwell, D. R.: Desenterrando huesos. La excavación, tratamiento y
estudio de los restos del esqueleto humano, Madrid: Fondo de Cultura
Económica, 1993.

Chamberlain, A. T.; Pearson, M. P.: Earthly Remains. The History and
Science of Preserved Human Bones, Londres: British Museum Press,
2001.

Cohen, M. N.: Health and the Rise of Civilizations, New Haven, 1989.
Cockburn, A.; Cockburn, E.; Reyman, T. A. (eds.): Mummies, Disease &

Ancient Cultures, Cambridge: Cambridge University Press, 1998.
D’Auria, S.; Lacovara, P.; Roehrig, C. H.: Mummies and Magic: The

Funerary Arts of Ancient Egypt, Boston: Museum of Fine Arts, 1988.
Darby, W. J.; Ghalioungui, P.; Grivetti, L.: Food: The Gift of Osiris,

Londres-Nueva York-San Francisco: Academic Press, 1977.



David, R. A.: (ed.): Science in Egyptology, Manchester: Manchester
University Press, 1986.

David, R. A.: «Mummification» en Nicholson, P.; Shaw, I. (eds.): Ancient
Egyptian Materials and Industries, Cambridge: Cambridge University
Press, 2000, pp. 372-389.

David, R. (ed.): Egyptian Mummies and Modern Science, Cambridge:
Cambridge University Press, 2008.

David, R.; TAPP, E. (eds.): Evidence Embalmed. Modern Medicine and The
Mummies of Ancient Egypt, Manchester: Manchester University Press,
1984.

Davies, V.; Walker, R. (eds.): Biological Anthropology and the Study of
Ancient Egypt, Londres: British Museum Press, 1993.

Dodson, A.: The Pyramids of Ancient Egypt, Londres: New Holland, 2003
(hay trad. cast.: Las pirámides del antiguo Egipto, Folio, Barcelona,
2006).

Donadoni, S.: L’art égyptien, París: Livre de Poche (Encyclopedies
d’aujourd’hui), 1993 (hay trad. cast.: El arte egipcio, Istmo, Madrid,
2002).

Donovan, L.; McCorquodale, K. (eds.): Egyptian Art. Principles and Themes
in Wall Scenes, El Cairo: Prism-Foreing Cultural Information Dep.
(Prism Archaeological series, 6), 2000.

Emery, W. B.: Archaic Egypt, Harmondsworth (Middlesex): Penguin Books,
1961.

Erman, A.: Life in Ancient Egypt, Londres-Nueva York: Macmillan, 1894.
Galán, J. M.: Cuatro viajes en la literatura del antiguo Egipto, Madrid:

Consejo Superior de Investigaciones Científicas (Banco de datos
filológicos semíticos noroccidentales. Monografías, 3), 2.ª ed. 2002.

Germer, R.: Mummies. Life after Death in Ancient Egypt, Múnich-Nueva
York: Prestel, 1997.

Hagen R. M.; Hagen, R.: Egipto. Dioses, hombres, faraones, Colonia:
Taschen, 1999.

Harris, J. E.; Weeks, K. R.: X-Raying the Pharaohs, Londres: MacDonald,
1973.



Harris, J. E.; Wente, E. F.: An X-Ray Atlas of the Royal Mummies, Chicago-
Londres: The University of Chicago Press, 1980.

Heródoto: Historia. Libros I-II (traducción y notas de C. Schrader), Madrid:
Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 3), 1992.

Ikram, S.; Dodson, A.: The Mummy in Ancient Egypt. Equipping the Dead for
Eternity, Londres: Thames & Hudson, 1998.

Iserson, K. V.: Death to Dust. What Happens to Dead Bodies?, Tucson:
Galen Press, 2001.

Kanawati, N.: The Tomb and Beyond. Burial Customs of Egyptian Officials,
Warminster: Aris & Phillips, 2001.

Laffont, E.: Les livres des sagesses des pharaons, Paris: Gallimard (Folio.
Histoire, 87) 1998.

López, J.: Cuentos y fábulas del antiguo Egipto, Madrid: Trotta-
Publicaciones de la Universidad de Barcelona (Pliegos de Oriente, 9),
2005.

Albert, J.-P.; Midant-Reynes, B. (eds.): Le sacrifice humain en Égypte
ancienne et ailleurs, París: Soleb, 2005.

Mokhtar, G.; Riad, H.; Iskander, S.: Mummification in Ancient Egypt, El
Cairo: Cairo Museum, 1973.

Parra Ortiz, J. M.: La vida amorosa en el antiguo Egipto. Sexo, matrimonio y
erotismo, Madrid: Alderabán (El legado de la Historia, 36), 2001.

Parra Ortiz, J. M.: Gentes del valle del Nilo. La sociedad egipcia durante el
período faraónico, Madrid: Editorial Complutense, 2003.

Petrie, W. M. F.: The Funeral Furniture of Egypt, Londres: British School of
Archaeology in Egypt, 1937.

Podzorski, P. V.: Their Bones Shall Not Perish. An Examination of
Predynastic Human Skeletal Remains from Naga-ed-Dêr in Egypt, New
Malden: SIA Publishing, 1990.

Redford, D. B. (ed.): The Ancient Gods Speak. A Guide to Egyptian Religion,
Oxford: Oxford University Press, 2002 (hay trad. cast.: Hablan los
dioses. Diccionario de la religion egipcia, Crítica, Barcelona, 2003 y
2008).

Reeves, C. N.: The complete Tutankhamon. The King. The Tomb. The Royal
Treasure, Londres: Thames & Hudson, 1995.



Reeves, C. N.: Ancient Egypt. The Great Discoveries, Londres: Thames &
Hudson, 2000.

Reeves, C. N.; Wilkinson, R. H.: The Complete Valley of the Kings, Londres:
Thames & Hudson, 1996 (hay trad. cast.: Todo sobre el Valle de los
Reyes, Destino, Barcelona, 1998).

Roccati, A.: La littérature historique sous l’Ancien Empire égyptien, París:
Les Éditions du Cerf (LAPO, 11), 1982.

Scarre, C. (ed.): The Human Past. World Prehistory & the Development of
Human Societies, Londres: Thames & Hudson, 2005.

Schott, S.: Les chants d’amour de l’Égypte ancienne, París: A. Maisonneuve
(L’Orient Ancient Illustré, 9), 1955.

Simpson, W. K. (ed.): The Literature of Ancient Egypt. An Anthology of
Stories, Instructions, Stelae, Autobiographies, and Poetry, El Cairo: The
American University in Cairo Press, 2003

Smith, G. E.: The Royal Mummies, El Cairo: Catalogue Général des
Antiquités Égyptienes du Musée du Caire, 1912.

Smith, G. E.; Dawson, W. R.: Egyptian Mummies, Nueva York: Dial Press,
1924.

Spencer, A. J.: Death in Ancient Egypt, Londres: Penguin,1982.
Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt. A Guide to the Tombs and Temples of

Ancient Luxor, Londres: British Museum Press, 1999.
Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis. Past, Present and

Future, Londres: The British Museum Press, 2003.
Taylor, J. H.: Death & the Afterlife in Ancient Egypt, Londres: British

Museum Press, 2001.
Tylor, J. J.; Griffith, F. Ll.: The Tomb of Paheri at El Kab, Londres: Egypt

Exploration Fund (EEF, 11), 1894.
Wente, E. F.: Letters from Ancient Egypt, Atlanta: Scholars Press (Society of

Biblical Literature Writings from the Ancient World, 1), 1990.

1. LAS PRIMERAS MOMIAS EGIPCIAS EN EUROPA

Adams, A. C. V.: «An investigation into the mummies presented to H.R.H.
the Prince of Wales in 1869», DE 18 (1990), pp. 5-19.



Adams, J. E.; Alsop, C. W.: «Imaging in Egyptian mummies» en David, R.
(ed.): Egyptian Mummies and Modern Science, 2008, pp. 21-42.

Belzoni, G. B.: Fourty-four Plates Ilustrative of the Researches and
Operations of Belzoni in Egypt and Nubia, Londres: John Murray, 1820.

Birch, S.: Description of the papyrus of Nas-Khem, priest of Amen-Ra,
discovered in an excavation made by direction of H. R. H. the Prince of
Wales, by the permission of Said Pascha, late Viceroy of Egypt, 1863 in
a tomb near Gournah, at Thebes. Bungay: Childs, 1863.

Birch, S.: «An account of coffins and mummies discovered in Egypt on the
occasion of the visit of. H.R.H. the Prince of Wales in 1868-9»,
Transactions of the Royal Society of Literature 10 (1870), p. 210.

Blumenbach, J.: «Observations on some mummies opened in London»,
Philosophical Transactions of the Royal Society 84 (1794)», pp. 177-
195.

Caillaud, F.: Voyage à Méroé, París: Press Royales, 1823-1827.
Carré, J.-M.: Voyageurs et écrivains français en Égypte, El Cairo: Imprimerie

de l’Institut français d’Archéologie orientale (Recherches d’archéologie,
de philologie et d’histoire, IV y V), 1956.

Clayton, P.: Rediscovery of Ancient Egypt: Art and Travel, Nueva York:
Gramercy, 1990.

Hunter, D.: Papermaking: The History and Technique of an Ancient Craft,
Nueva York: Knopf, 1943.

Dane, J. A.: «The curse of the mummy paper», Journal of American Printing
History 17 (1995), pp. 18-25.

Dannenfeldt, K. H.: «Egyptian Mumia: The Sixteenth Century Experience
and Debate», Sixteenth Century Journal 16 (1985), pp 163-180.

David, R.: «The background of the Manchester Mummy Proyect», en David,
R. (ed.): Egyptian Mummies and Modern Science, 2008, pp. 3-9.

David, A. R.; Tapp, E. (eds.): The Mummy’s Tale. The Scientific and Medical
Investigation of Natsef-Amun, Priest in the Temple at Karnak, Londres:
Michael O’Mara Books, 1992.

Davidson, J.: An Address on Embalming Generally, Delivered at the Royal
Institution, on the Unrolling of a Mummy, Londres: Ridgway, 1833.



Dawson, W. R.: «Pettigrew’s demonstrations upon mummies. A chapter in
the history of Egyptology», JEA 20 (1934), pp. 170-182.

Description de l’Égypte ou recueil des observatiosn et des recherches quin
on été faites en Égypte pendant l’expedition de l’armée française, Paris:
Imprimerie Imperiale, 1809-1822.

Edwards, A.: Thousand Miles up the Nile, Londres, 1877 (hay trad. cast.: Mil
millas Nilo arriba, Turismapa, Barcelona, 2003).

Fiori, M. G.; Grazia-Nunzi, M.: «The earliest documented applications of X-
rays to examination of mummified remains and archaeological remains»
Journal of the Royal Society of Medicine 88 (1995), pp. 67-69.

Granville, A. B.: «An essay on Egyptian mummies, with observations on the
art of embalming among the ancient Egyptians», Philosophical
transactions of the Royal Society of London (1825) pp. 269-316.

Hertzog, C.: Mummio-Graphie, Gothe: Reyher, 1718.
Koenig, W.: 14 Photographien mit Roetgen-Strahlen, Leipzig: Johann

Ambrosius Barth, 1896.
Maillet, B. de: Description de l’Egypte, París, 1735.
Maspero, G.; Brugsch, E.: La trouvaille de Deir-el-Bahari, El Cairo: Mourès,

1881.
Murray, M.: The Tomb of Two Brothers, Manchester: Sherratt & Hughes,

1910.
Osburn, W.: An account of an Egyptian mummy, presented to the museum of

the Leeds Philosophical and Literary Society, by the late John Blayds
drawn up at the request of the council by William Osburn. With an
appendix, containing the chemical and anatomical details of the
examination of the body by E. S. George, T. P. Teale, and R. Hey,
Leeds: Robinson & Hernaman, 1828.

Paré, A.: Discours d’Ambroise Paré, conseiller, et premier chirurgien du roy.
Asçavoir, de la mumie, des venins, de la licorne, et de la peste. Avec une
table des plus notables matieres contenues esdits discours, París:
Gabriel Buon, 1582.

Petrie, W. M. F.: Hawara, Biahmu and Arsinoe, Londres: Field and Tuer,
1889.



Petrie, W. M. F.: Deshashesh 1897. Fifteenth Memoir of the Egypt
Exploration Fund, Londres: Egypt Exploration Fund, 1898.

Petrie, W. M. F.: Seventy Years in Archaeology, Londres: Low, Marston,
1931.

Pettigrew, T. J.: A history of Egyptian mummies and an account of the
worship and embalming of the sacred animals by the Egyptians. With
remarks on the funeral ceremonies of different nations, and observations
on the mummies of the Canary Islands, of the ancient Peruvians,
Burman priests, &c., Londres: Longman, Rees, Orme, Brown, Green
and Longman, 1834.

Pettigrew, T. J.: «Account of the examination of the mummy of PetMaut-Ioh-
Mes...», Archaeologia 17 (1837), pp. 262-273.

2. LOS ORÍGENES DE UNA COSTUMBRE ANCESTRAL

Allen, J. P.: «Funerary texts and their meaning» en D’Auria, S. (et al.):
Mummies and Magic, 1988, pp. 38-49.

Allen, J. P.: «Ba» en Redford, D. B. (ed.): The Ancient Gods Speak, 2002, pp.
27-28.

Allen, J. P.: «Shadow» en Redford, D. B. (ed.): The Ancient Gods Speak,
2002, pp. 334-335.

Allen, J. P.: Middle Egyptian. An Introduction to the Language and Culture
of Hieroglyphs, Cambridge: Cambridge University Press, 2000, pp. 79-
81.

Bolshakov, A. O.: Man and His Double in Egyptian Ideology of the Old
Kingdom, Wiesbaden: Harrassowitz (Ägypten und Altes Testament.
Studien zu Geschichte, Kultur und Religion Ägyptens und des Alten
Testaments, 37), 1997.

Bolshakov, A. O.: «Ka» en Redford, D. B. (ed.): The Ancient Gods Speak,
2002, pp. 179-181.

Eiwanger, J.: «Die neolithische Siedlung von Merimde-Benisalâme, Vierter
Bericht», MDAIK 38 (1982), pp. 67-82.



Englund, G.: Akh. Une notion religieuse dans l’Égypte pharaonique, Uppsala
(Boreas. Acta Universitatis Upsaliensis: Uppsala Studies in Ancient
Mediterranean and Near Eastern Civilizations, 11), 1978.

Fiecher, J. J.: Faussaires d’Égypte, París: Flammarion, 2009
Friedman, F. D.: «Akh» en Redford, D. B. (ed.): The Ancient Gods Speak,

2002, pp. 7-9.
Gayet, A.: Le temple de Louxor, París: Leroux, 1894.
Griffiths, J. G.: The Origins of Osiris and His Cult, Leiden: E. J. Brill

(Studies in the History of Religions [Supplements to Numen], 40), 1980.
Hornung, E.: The Ancient Egyptian Books of the Afterlife, Ithaca: Cornell

University Press, 1999.
Hubling, J. J.: «Modern/non-modern interaction: a Mediterranean

perspective» en Bar-Yosef; Pilbeam, D. (eds.): The Geography of
Neandenthals and Modern Humans in Europe and the Greatern
Mediterranean, Harvard: Peabody Museum Bulletin, 8, 2000, pp. 157-
182.

Jacq, C.: «Le nom comme support de connaissance d’après la philosophie
religieuse de l’Egypte ancienne», La nouvelle revue de Paris (1986), pp.
177-186.

James, T. G. H.: British Museum. Hieroglyphic Texts from Egyptian Stelae
etc., Part I, Londres: The Trustees of the British Museum, 1961.

Naville, E.: Das ägyptische Toptenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie, Berlín:
Asher, 1886.

Pettit, P.: «The rise of modern humans» en SCARRE, P. (ed.): The Human
Past, 2005, pp. 124-173.

Piankoff, A.: The Tomb of Ramesses VI, Nueva York: Pantheon Books para
la Bollingen Foundation Inc., 1954.

Roccati, A.: «Due lettere ai morti», Rivista degli Studi Orientali 42 (1967),
pp. 323-328.

Vermeersch, P. M. (et al.): «A Middle-Paleolithic burial of a modern human
at Taramse hill, Egypt», Antiquity 72 (1998), pp. 475-484.

Weeks, K. R.: The Treasures of Luxor and the Valley of the Kings, Vercelli:
White Star (Art Guides), 2005.



Wengrow, D.; Baines, J.: «Images, human bodies and the ritual construction
of memory in lete predynastic Egypt» en Hendrickx, S; Friedman, R.;
Cialowicz, K. M. (eds.): Egypt at Its Origins. Studies in Memory of
Barbara Adams, Lovaina: Peeters (OLA, 118), 2004, pp. 1081-1113.

White, , T. D.: «Cutmartks on the Bodo cranium: a case of prehistoric
defleshing», American Journal of Physical Anthropology 69 (1985), pp.
503-509.

Yoyotte, J.: «Le jugement des morts dans l’Égypte ancienne» en Sources
orientales 4. Le jugement des morts, París: Éditions du Seuil, 1961, pp.
15-80.

Zandee, J.: Death as an Enemy According to Ancient Egyptian Conceptions,
Leiden: E. J. Brill (Studies in the History of Religions - Supplements to
Numen, 5), 1960.

Žabkar, L. V.: A Study of the Ba concept in ancient Egyptian texts, Chicago:
University of Chicago Press (SAOC, 34), 1968.

3. EL PROCESO DE LA MOMIFICACIÓN

Baumann, B. B.: «The botanical aspects of ancient Egyptian embalming and
burial», Economic Botany 14 (1960), pp. 84-104.

Bertoldi, F.; Fornaciari, G.: «A brief study of momification techniques»,
Paleopathology Newsletter 99 (1997), pp. 10-12.

Bourriau, J.: «Change in body position in Egyptian burials from the mid
XIIth Dynasty until the early XVIIIth Dynasty» en Willems, H. (ed.):
Social Aspects of Funerary Culture in the Egyptian Old and Middle
Kingdom, Lovaina: Peeters (OLA, 103), pp. 1-20.

Brier, B.; Wade, R. S.: «The use of natron in human mummification: a
modern experiment», ZÄS 124 (1997), pp. 89-100.

Brier, B.; Wade, R. S.: «Surgical procedures during ancient Egyptian
mummification», ZÄS 126 (1999), pp. 89-98.

Carver, M.: Sutton Hoo: Burial Ground of Kings?, Londres: British Museum
Press, 1998.

David, R.: «Egyptian mummies: an overview» en David, R. (ed.): Egyptian
Mummies and Modern Science, 2008, pp. 10-18.



Dawson, W. R.: «Making a mummy», JEA 13 (1927), pp. 40-49.
Doxiades, E.: The Mysterious Fayum Portraits. Faces from Ancient Egypt, El

Cairo: The American University in Cairo Press, 2000.
Edel, E.: «Die Grabungen auf der Qubbet el Hawa 1975» en Reineke, W. F.

(ed.): Acts. First International Congress of Egyptology, Cairo, October
2-10, 1976, Berlín: Akademie-Verlag (Schriften zur Geschichte and
Kultur des Alten Orients, 14), 1979, pp. 193-197.

Engelbach, R.; Derry, D. E.: «Mummification: methods practiced at diferent
periods», ASAE 41 (1942), pp. 233-265.

Friedman, R.: «More mummies: the 1998 season at KH43», Nekhen News 10
(1998), pp. 4-6.

Friedman, R.: «He’s got a knife! Burial 412 at HK 43», Nekhen News 16
(2004), pp. 8-9.

Friedman, R.: «Excavating Egypt’s early kings», Nekhen News 17 (2005), pp.
4-5.

Garner, A.: «Experimental mummification» en David, A. R. (ed.):
Manchester Museum Mummy Project. Multidisciplinary Research on
Ancient Egyptian Mummified Remains, Manchester: Manchester
Museum, 1979, pp. 19-24.

Garner, A.: «Insects and mummification» en David, A. R. (ed.): Manchester
Museum Mummy Project. Multidisciplinary Research on Ancient
Egyptian Mummified Remains, Manchester: Manchester Museum, 1979,
pp. 97-100.

Gray, P. H. K.: «Notes concerning the position of arms and hands of
mummies with a view to possible dating of the specimen», JEA 58
(1972), pp. 200-204.

Iskander, Z.: «Mummification in ancient Egypt: development, history, and
techniques» en Harris, J. E.; Wente, E. F.: An X-Ray Atlas of the Royal
Mummies, 1980, pp. 1-51.

Janot, F.: Les instruments d’embaumement de l’Égypte ancienne, El Cairo:
IFAO (BdE, 125), 2000.

Jones, J.: «Funerary textiles of the rich and the poor», Nekhen News 14
(2002), p. 13.



Jones, J.: «Toward mummification: new evidence for early developments»,
Egyptian Archaeology 21 (2002), pp. 5-7.

Klarsfeld, A.; Revah, F.: Biología de la muerte, Madrid: Editorial
Complutense (La Mirada de la Ciencia), 2002.

Koller, J.; Baumer, U.; Daup, y.; Etspuler, H.; Weser, U.: «Embalming was
used in Old Kingdom», Nature 391 (1988), pp. 343-344.

Leca, A. P.: Les momies, París: Hachette, 1976.
Leek, F. F.: «The problem of brain removal during embalming by the ancient

Egyptians», JEA 55 (1969), pp. 112-116.
Lucas, A.: «The occurrence of natron in ancient Egypt», JEA 18 (1932), pp.

62-66.
Lucas, A.: «The use of natron in mummification», JEA 18 (1932), pp. 125-

140.
Mace, A. C.; Winlock, H. E.: The Tomb of Senebtisi at Lisht, Nueva York:

Metropolitan Museum of Art (PMMA, 1), 1916.
Moussa, A. M.; Altenmüller, H.: The Tomb of Nefer and Ka-hay, Maguncia

del Rhin: Philipp von Zabern (Archäologische Veröffentlichungen.
Deutsches Archäologisches Institut. Abteilung Kairo, 5), 1971.

Münch, H. H.: «Categorizing archaeological finds: the funerary material of
Queen Hetepheres I at Giza», Antiquity 74 (2000), pp. 898-908.

Naville, E.: The XIth Dynasty Temple at Deir el-Bahari (3 vols.), Londres: K.
Paul, Trench, Trübner & Co. (EEF; 28, 30 y 32), 1907-1913.

Parra Ortiz, J. M.: «El supuesto asesinato de Tutankhamon», Enigmas 113
(2005), pp. 6-7.

Petrie, W. M. F.: The Hawara Portfolio. Paintings of the Roman Age Found
by W. M. Flinders Petrie 1888 and 1911, Londres: British School of
Archaeology in Egypt-Quaritch (BSAE/ERA, 22), 1913.

Petrie, W. M. F.: Medum, Londres: Nutt, 1892.
Petrie, W. M. F.: Roman Portraits and Memphis (IV), Londres: British

School of Archaeology in Egypt (BSAE/ERA, 20), 1911.
Quibell, J. E.: Excavations at Saqqara (1911-1912). The Tomb of Hesy, El

Cairo: Imprimerie de l’IFAO (Excavations at Saqqara), 1913.
Reisner, G. A.: A History of the Giza Necropolis, Cambridge (Mass.)-

Londres: Harvard University Press-Oxford University Press, 1942.



Reisner, G. A.; Smith, W. S.: The Tomb of Hetep-heres the Mother of
Cheops. A study of Egyptian Civilization in the Old Kingdom,
Cambridge (Mass.): Harvard University Press (A History of the Giza
Necropolis, II), 1955.

Renfrew, C.; Bahn, P.: Archaeology. Theories, Methods and Practice,
Londres: Thames & Hudson, 1991.

Sandison, A. T.: «The use of natron in mummification in ancient Egypt»,
JNES 22 (1963), pp. 259-267.

Simpson, W. K.: The Mastabas of Qar and Idu. G 7101 and 7102, Boston:
Museum of Fine Arts-Harvard University Expedition, 1976.

Smith, G. E.: «Egyptian mummies», JEA 1 (1914), pp. 189-196.
Strouhal, E.: «Embalming excerebration in the Middle Kingdom» en David,

R. A. (ed.): Science in Egyptology, 1986, pp. 141-154.
Vogel, C.: «Fallen heroes? Winlock’s “slain soldiers” reconsidered», JEA 89

(2003), pp. 239-245.
Walker, S. (ed.): Ancient Faces. Mummy Portraits in Roman Egypt, Nueva

York: Metropolitan Museum of Art Publications, 2000.
Weser, U. et al.: «Embalming in the Old Kingdom of pharaonic Egypt»,

Analitical Chemistry News & Features, 1998, pp. 511A-516A.
Winlock, H. E.: «The mummy of Wah unwrapped», BMMA 35 (1940), pp.

253-259.
Winlock, H. E.: Excavations at Deir el Bahri 1911-1931, Nueva York:

Macmillan, 1942.
Winlock, H. E.: The slain soldiers of Neb-Hepet-Rec Mentu-hotpe, Nueva

York: Metropolitan Museum of Art (PMMA, 16), 1945.
Zaki, A.; Iskander, Z.: «Materials and method used for mummyfying the

body of Amentefnekht, Saqqara 1941», ASAE 42 (1943), pp. 223-250.

4. LOS RITUALES DE ENTERRAMIENTO

Altenmüller, H.: «Zur Frage der mww», SAK 2 (1975), pp. 1-37.
Altenmüller, H.: «Begräbnisritual», LÄ I, cols. 745-765.
Assmann, J.: Images et rites de la mort dans l’Égypte ancienne. L’apport des

liturgies funéraires, París: Cybele, 2000.



Bickel, S.; Mathieu, B.: Textes des pyramides & Textes des sarcophages.
D’un monde à l’autre, El Cairo: IFAO (BdÉ, 139), 2004.

Birch, S.: Facsimiles of Two Papyri Found in a Tomb at Thebes, Londres:
Longman, Green, Longman, Roberts and Green, 1863.

Blackman, A. M.: «The rite of Opening the Mouth in ancient Egypt and
Babylonia», JEA 10 (1924), pp. 47-59.

Blackman, A. M.; Fairman, A. M.: «The consecration of an Egyptian temple
according to the use of Edfu», JEA 32 (1946), pp. 75-91.

Bongrani Fanfoni, L.: «Intorno uno strumento funerario arcaico: il psš-kf»,
Studi Classici e Orientali 28 (1978), pp. 133-138.

Clère, J. J.; Vandier, J.: Textes de la première période intermédiaire et de la
XIème dynastie, Ier fascicule, Bruselas: Fondation égyptologique Reine
Élisabeth (Bibliotheca Aegyptiaca, 10), 1948.

Davies, N. de G.: The Tomb of Amenemhet (no. 82), Londres: Egypt
Exploration Fund (TTS, 1), 1915.

Davies, N. de G.: The Tomb of Antefoker, Vizier of Sesostris I, and of His
Wife, Senet (No. 60), Londres: Allen & Unwin (TTS, 2), 1920.

Davies, N. de G.: The Tomb of Rekh-mi-rec at Thebes, Nueva York:
Metropolitan Museum of Art, 11), 1942.

Dawson, W. R.: «Making a mummy», JEA 13 (1927), pp. 40-49.
Finnestad, R. B.: «The meaning and purpose of Opening the Mouth in

mortuary contexts», Numen 25 (1978), pp. 118-134.
Goyon, J. C.: Rituels funéraires de l’ancienne Égypte. Introduction,

traduction et commentaire, París: Les Éditions du Cerf (Littératures
anciennes du Proche Orient, 4), 1972.

Goyon, J. C.; Josset, P.: Un corps pour l’éternité. Autopsie d’une momie,
París: Le Léopard d’Or, 1988.

Junker, H.: Gîza I, Viena: Hölder-Pichler-Tempsky (DAWW, 69-1), 1929.
Kinney, L.: «The funerary procession» en Donovan, L.; McCorquodale, K.

(eds.): Egyptian art, 2000, pp. 157-170.
Kinney, L.: «The dance of the mummy», BACE 15 (2004), pp. 63-77.
Lapp, G.: Die Opferformel des Alten Reiches, unter Berücksichtigung einiger

späterer Formen, Maguncia del Rhin: Philipp von Zabern (SDAIK, 21),
1989.



Leprohon, R. J.: «The offering formula in the First Intermediate Period», JEA
76 (1990), pp. 163-164.

Menéndez Gómez, G.: La procesión funeraria en las tumbas tebanas a
comienzos de la dinastía XVIII: la tumba de Hery (TT 12), Madrid:
Memoria para la obtención de la Suficiencia Investigadora.
Departamento de Prehistoria y Arqueología de la Universidad
Autónoma de Madrid, 2004 (inédita).

Menéndez Gómez, G.: «La procesión funeraria de la tumba de Hery (TT 12)
en Dra Abu el-Naga» BAEDE 15 (2005), pp. 29-65.

Otto, E.: Das ägyptische Mundöffnungsritual, Wiesbaden: Otto Harrassowitz
(ÄA, 3), 1960.

Reymond, E. A. E.: Catalogue of Demotic Papyri in the Ashmolean Museum.
Volume I. Embalmers’ Archives from Hawara. Including Greek
Documents and Subscriptions by J. W. B. Barns, Oxford: Oxford
University Press for the Griffith Institute, 1973.

Schulman, A. R.: «The iconographic theme: “Opening of the mouth” on
stelae», JARCE 21 (1984), pp. 169-196.

Roth, A. M.: «The psš-kf and the “Opening of the mouth” ceremony: A ritual
of birth and rebirth», JEA 78 (1992), pp. 113-147.

Roth, A. M.: «Fingers, stars, and the ‘Opening of the mouth’: the nature and
function of the nṯrwj-blades», JEA 79 (1993), pp. 57-79.

Roth, A. M.: «Funerary ritual» en Redford, D. B.: The Ancient Gods Speak,
2002, 147-154.

Roth, A. M.: «Opening of the mouth» en Redford, D. B.: The Ancient Gods
Speak, 2002, pp. 293-298.

Settgast, J.: Untersuchungen zu altägyptischen Bestattungsdarstellungen,
Glückstadt: J. J. Augustin (ADAIK, 3), 1963.

Shore, A. F.: «Human and divine mummification» en Lloyd, A. (ed.): Studies
in Pharaonic Religion and Society in Honour of J. Gwyn Griffiths,
Londres: The Egypt Exploration Society (Occasional Publications, 8),
1992, pp. 226-235.

Smith, S. T.: «Intact tombs of the Seventeenth and Eighteenth Dynasties from
Thebes and the New Kingdom burial system», MDAIK 48 (1992), pp.
193-231.



Spieser, C.: «L’eau et la régénération des morts d’après les représentations
des tombes thébaines du Nouvel Empire», CdE 72 (1997), pp. 211-228.

Taylor, J. H.: «The Theban coffins from the Twenty-Second to the Twenty-
Six Dynasty: dating and synthesis of development» en Strudwick, N.;
Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis, 2003, pp. 95-121.

Tylor, J. J.; Griffith, F. Ll.: The Tomb of Pahery at El Kab, Londres: Egypt
Exploration Fund (EEF, 1), 1894.

Valdesogo Martín, Mª. R.: «Les cheveux des pleureuses dans le ritual
funéraire égyptien. Le geste nwn» en Hawass, Z. (ed.): Egyptology at the
Dawn of the Twenty-first Century. Proceedings of the Eighth
International Congress of Egyptologist. Cairo 2000, El Cairo: American
University of Cairo Press, 2003, pp. 548-555.

Valdesogo Martín, Mª. R.: El cabello en el ritual funerario del antiguo
Egipto a partir de los Textos de los sarcófagos y de la evidencia
iconográfica, Barcelona: Aula Aegyptiaca (Studia, 4), 2005.

Van Walsem, R.: «The psš-kf. An investigation of an ancient Egyptian
funerary instrument», OMRO 59-60 (1978-1979), pp. 193-249.

Wilkinson, T. A. H.: Royal Annals of Ancient Egypt. The Palermo Stone and
Its Associated Fragments, Londres: Kegan Paul International, 2000.

Wilson, J. A.: «Funeral services of the Egyptian Old Kingdom», JNES 3
(1944), pp. 201-218.

Winlock, H. E.: Materials used at the embalming of king Tut Ankh-Amun,
Nueva York: Metropolitan Museum of Art (The Metropolitan Museum
of Art papers, 10), 1941. Yoyotte, J.: «Les pèlerinages dans l’Égypte
ancienne» en Les pèlerinages, Paris: Du Seuil (Sources Orientales, 3),
1960, pp. 19-74.

5. AMULETOS, ESTELAS, SARCÓFAGOS...

Adams, C. V. A.: «The manufacture of ancient Egyptian cartonnage cases»,
Smithsonian Journal of History 1 (1966).

Andrews, C.: Amulets of Ancient Egypt, Londres: British Museum Press for
the Trustees of the British Museum, 1994.



Aston, D. A.: «The shabti box: a typological study», OMRO 74 (1994), pp.
21-54.

Barwik, M.: «Typology and dating of the «white» type anthopoid coffins of
the early XVIIIth Dynasty», Études et Travaux 18 (1999), pp. 8-33.

Buhl, M. L.: The late Egyptian Anthropoid Stone Sarcophagi, København:
Nationalmuseet (Nationalmuseets Skrifter. Arkæologisk-Historisk
Række, VI), 1959.

Dodson, A.: The canopic Equipment of the Kings of Egypt, Londres: Kegan
Paul International (Studies in Egyptology), 1994.

Dodson, A.: «Canopic jars and chests» en Redford, D. B.: The Ancient Gods
Speak, 2002, pp. 43-47.

Donadoni Roveri, A. M.: I sarcofagi egizi dalle origine alla fine dell’Antico
Regno, Roma: Istituto di Studi del Vicino Oriente-Università di Roma
(Serie archeologica, 16), 1969.

Edwards, I. E. S.: «Do the Pyramid texts suggest an explanation for the
abandonment of the subterranean chamber of the Great Pyramid?» en
Berger, C.; Clerc, G.; Grimal, N. (eds.): Hommages à Jean Leclant.
Volume 1, El Cairo: IFAO (BdE, 106/1), 1994, pp. 159-167.

Gugel Gironés, B.: Objetos para la eternidad de una reina egipcia: el
sarcófago de Aashyt, Universidad Autónoma de Madrid: Memoria de
Licenciatura (inédita), 2003.

Lapp, G.: Typologie der Särge und Sargkammern von der 6. bis 13. Dynastie,
Heidelberg: Heidelberger Orientverlag (Studien zur Archäologie und
Geschichte Altägyptens, 7), 1993.

Lapp, G., Niwinski, A.: «Coffin, sarcophagi and cartonnage» en Redford, D.
B.: The Ancient Gods Speak, 2002, pp. 47-57.

Malaise, M.: Les scarabées de coeur dans l’Égypte ancienne, Bruselas:
Fondation Égyptologique Reine Élisabeth, 1978.

Lüscher, B.: Untersuchungen zu ägyptischen Kanopenkästen. Vom Alten
Reich bis zum Ende der Zweiten Zwischenzeit, Hildesheim: Verlag
(HÄB, 31), 1990.

Mostafa, M. M. F.: Untersuchungen zu Opfertafeln im Alten Reich,
Hildesheim: Gerstenberg (HÄBeiträge, 17), 1982.



Niwinski, A.: 21st Dynasty Coffins from Thebes. Chronological and
Typological Studies, Maguncia del Rhin: Philipp von Zabern, 1988.

Raven, M.: «Wax in Egyptian magic and symbolism», OMRO 64 (1983), pp.
7-47.

Raven, M. J.: «Magic and symbolic aspects of certain materials in ancient
Egypt», VA 4 (1988), pp. 237-242.

Rodbard, S: «The Heart Scarab of the ancient Egyptians», American Heart
Journal 45 (June 1953), pp. 918-924.

Stewart, H. M.: Egyptian Shabtis, Princes Risborough: Shire Publications
(Shire Egyptology, 23), 1995.

Tacke, N.: «Die Entwicklung der Mumienmaske im Alten Reich», MDAIK
52 (1996), pp. 307-336.

Taylor, J. H.: Egyptian Coffins, Princes Risborough: Shire Publications (Shire
Egyptology, 11), 1989.

Taylor, J. H.: «The development of cartonnage cases» en D’Auria, S. et al.:
Mummies and Magic, 1998, pp. 166-167.

Taylor, J. H.: «Patterns of colouring on ancient Egyptian coffins from the
New Kingdom to the Twenty-Sexth Dynasty: an overview» en Davies,
W. V. (ed.): Colour and Painting in Ancient Egypt, Londres: British
Museum Publications, 2001, pp. 164-181.

Vanlathem, M. P.: «Scarabées de coeur in situ», CdE 76 (2001), pp. 48-56.
Willems, H.: Chests of Life. A Study of the Typology and Conceptual

Development of Middle Kingdom Standard Class Coffins, Leiden: Ex
Oriente Lux (Mededelingen en Verhandelingen van het Vooraziatisch-
Egyptisch Genootschap “Ex Oriente Lux”, 25), 1988.

Willems, H.: The Coffin of Heqata (Cairo JdE 36418). A Case Study of
Egyptian Funerary Culture of the Early Middle Kingdom, Lovaina:
Uitgeverij Peeters en Departement Oriëntalistiek (OLA, 70), 1996.

Poole, F.: «Slave or double? A reconsideration of the conception of the shabti
in the New Kingdom and the Thirt Intermediate Period» en Eyre, C. J.
(ed.): Proceedings of the Seventh International Congress of
Egyptologists, Cambridge, pp. 893-901.



6. TUMBAS DE RICOS Y POBRES

Anderson, W.: «Badarian burials: evidence of social inequality in Middle
Egypt during the early Predynastic era», JARCE 29 (1992), pp. 51-65.

Arnold, D.: Gräber des Alten und Mittleren Reiches in El-Tarif, Maguncia
del Rhin: Philipp von Zabern (AV, 17), 1976.

Assmann, J.. «The Ramesside tomb and the construction of sacred space» en
Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis, 2003, pp.
46-52.

Dorman, P. F.: «Family burial and commemoration in the Theban
necropolis» en Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban
Necropolis, 2003, pp. 30-41.

Edwards, I. E. S.: «Bill of sale for a set of ushabtis», JEA 57 (1971), pp. 120-
124.

Hayes, W. C.: «The tomb of Nefer-Khewet and his family», BMMA 30
(1935), pp. 17-36.

Henneberg, M.; Kobusiewicz, M.; Schild, R.; Wendorf, F.: «The early
Neolithic, Qarunian burial from the northern Fayum desert (Egypt)» en
Krzyòaniak, L.; Kobusiewicz, M. (eds.): Late Prehistory of the Nile
Basin and the Sahara, Poznan: Muzeum Archeologiczne w Poznaniu
(Studies in African archaeology, 2) 1989, pp. 181-196.

Hoffman, M.: Egypt Before the Pharaohs. The Prehistoric Foundations of
Egyptian Civilization, Austin: University of Texsas Press, 1991.

Kampp, F.: Die thebanische Nekropole. Zum Wandel des grabgedankens von
der XVIII. bis zum XX. Dynastie, Maguncia del Rhin: Philipp von
Zabern (Theben, 13), 1996.

Kampp-Seyfried, F.: «The Theban necropolis: an overview of topography
and tomb development from the Middle Kingdom to the Ramesside
period» en Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis,
2003, pp. 2-10.

Martin, G. T.: The Hidden Tombs of Memphis. New Discoveries from the
Time of Tutankhamun and Ramesses the Great, Londres: Thames and
Hudson (New Aspects of Antiquity), 1991.



Newberry, P. E.: Beni Hasan, Londres: Egypt Exploration Fund (ASE, 1),
1893.

Parra Ortiz, J. M.: «El período predinástico: Una síntesis de trabajo. I. El
Bajo Egipto» BAEDE 7 (1997) pp. 3-41.

Parra Ortiz, J. M.: «El período predinástico: Una síntesis de trabajo. II. El
Alto Egipto», BAEDE 8 (1998), pp. 15-49.

Reisner, G. A.: The Development of the Egyptian Tomb down to the
Accession of Cheops, Cambridge (Mass.)-Londres: Harvard University
Press/ Oxford University Press, 1936. [Rep. 1996].

Reisner, G. A.: A History of the Giza Necropolis, volume I, Cambridge
(Mass.)/Londres: Harvard University Press/Oxford University Press,
1942. [Rep. 1996].

Roehrig, C. H.: «Life along the Nile. Three Egyptians from ancient Thebes»,
BMMA 60 (2002), n.º 1.

Roehrig, C. H.: «The Middle Kingdon tomb of Wah at Thebes» en
Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis, 2003, pp.
11-13.

Seyfried, K. J.: «Entwicklung in der Grabarchitektur des Neuen Reiches als
eine weitere Quelle für theologische Konzeptionen der Ramessidenzeit»
en Assmann, J.; Burkard, G.; Davies, V. (eds.): Problems and Priorities
in Egyptian Archaelogy, Londres: Kegan Paul International (Studies in
Egyptology), 1987, pp. 219-253.

Watson, P.: Egyptian pyramid and mastaba tombs, Aylesbury: Shire (Shire
Egyptology, 6), 1987.

Zivie, A.: Découverte à Saqqarah. Le vizir oublié, París: Seuil, 1990.
Zonhoven, L. M. J.: «The inspection of a tomb at Deir El-Medîna (O. Wien

Aeg. 1)», JEA 65 (1979), pp. 89-98.

7. LAS TUMBAS DE LOS REYES

Arnold, D.: Der Tempel des Königs Mentuhotep von Deir el-Bahari. I:
Architektur und Deutung, Maguncia del Rhin: Philipp von Zabern (AV,
8), 1974.

Arnold, D.: «Rituale und Pyramidentempel», MDAIK 33 (1977), pp. 1-14.



Arnold, D.: The Temple of Mentuhotep at Deir el-Bahari, from the Notes of
Herbert Winlock, Nueva York: The Metropolitan Museum of Art
(MMAEE, 21), 1979.

Arnold, D.: Der Pyramidenbezirk des Königs Amenemhet III in Dahschur. I.
Die Pyramide, Maguncia del Rhin: Philipp von Zabern (AV, 53), 1987.

Arnold, D.: «Vom Pyramidenbezirk zu Haus für Millionenjahre», MDAIK 34
(1987), pp. 1-8.

Arnold, D.: The South Cemeteries of Lisht, vol. I. The pyramid of Senwoseret
I, Nueva York: The Metropolitan Museum of Art (MMAEE, 22), 1988.

Edwards, I. E. S.: The Pyramids of Egypt, Londres: Penguin, 1993.
Emery, W.B.: Great Tombs of the First Dynasty, I, El Cairo: Government

Press, 1949.
Emery, W.B.: Great Tombs of the First Dynasty, II, Londres: Egypt

Exploration Society, 1954.
Friedman, R.: «Excavating Egypt’s early kings», Nekhen News 17 (2005), pp.

4-6.
Kemp, B. J.: «Abydos and the royal tombs of the First Dynasty», JEA 52

(1966), pp. 13-22.
Kemp. B. J.: «The Egyptian 1st Dynasty royal cemetery», Antiquity 41

(1967), pp. 22-32.
Lauer, J.-P.: Histoire monumentale des pyramides d’Egypte, I. Les pyramides

à degrés, IIIme Dynastie, El Cairo: IFAO (BdE, 39), 1962.
Lauer, J.-P.: Le mystère des pyramides, París: Presses de la Cité, 1988.
Lehner, M.: The Complete Pyramids, Londres: Thames & Hudson, 1997.
Parra Ortiz, J. M.: «Houni et Snéfrou: les pyramides de Meïdoum et

Dahchour», GM 154, 77-91.
Parra Ortiz, J. M.: Las pirámides. Historia, mito y realidad, Madrid: Editorial

Complutense, 2001.
Parra Ortiz, J. M.: Historia de las pirámides de Egipto, Madrid: Editorial

Complutense, 2.ª ed. corr. y aum. 2008.
Petrie, W. M. F.: The Royal Tombs of the First Dynasty, Part I, Londres:

Egypt Exploration Found (Memoir of the EEF, 18), 1900.
Petrie, W. M. F.: The Royal Tombs of the Earliest Dynasties, Part II, Londres:

Egypt Exploration Found (Memoir of the EEF, 21), 1902.



Polz, D.; Seiler, A.: Die Pyramidenanlage des Könisçgs Nub-Cheper-Re Intef
in Dra’ Abu el-Naga, Maguncia del Rhin: Philipp von Zabern
(Deutsches Archáologisches Institus Abteilung Kairo, Sonderschrift,
24), 2003

Stadelmann, R.: Die ägyptische Pyramiden, Maguncia del Rhin: Philipp von
Zabern, 1997.

Thomas, E.: Royal Necropoleis of the Kings, Princeton: Princeton University
Press, 1966.

Verner, M.: The Pyramids. Their Archaeology and History, Londres:
Atlantic, 2002.

Weeks, K. R. (ed.): Atlas of the Valley of the Kings, El Cairo: Publications of
the Theban Mapping Project, 2000.

Weeks, K. R. (ed.): El Valle de los Reyes. Las tumbas y los templos
funerarios de Tebas, Barcelona: Círculo de Lectores, 2002.

Wilkinson, A. H.: Early Egypt, Londres: Routledge, 1999.

8. LAS MOMIAS DE LAS PIRÁMIDES

Allen, J. P.: «Re’wer’s accident» en Lloid, A. B. (ed.): Studies in Pharaonic
Religion and Society in Honour of J. Gwyn Griffiths, Londres: The
Egypt Exploration Society (Occasional Publications, 8), 1992, pp. 14-
20.

Arnold, D.: The Pyramd Complex of Senwosret III at Dashur. Architectural
studies, Nueva York: The Metropolitan Museum of Art (Egyptian
Expedition, 26), 2002.

Amélineau, E.: Les nouvelles fouilles d’Abydos 1896-1897, París: Ernest
Leroux, 1897.

Batrawi, A.: «The pyramid studies. Anatomical reports», ASAE 47 (1947),
pp. 97-111.

Farag, N.; Iskander, Z.: The Discovery of Neferwptah, El Cairo: General
Organisation for Government Printing Offices, 1971.

Jéquier, G.: Les pyramides des reines Neit et Apouit, El Cairo: Imprimerie de
l’IFAO (Fouilles à Saqqarah), 1933.



Labrousse, A.: L’architecture des pyramides à textes. I - Saqqara Nord, El
Cairo: IFAO (BdE, 114/1-2), 1996.

Lauer, J. P.: «Recherche et découverte du Tombeau Sud de l’Horus Sékhem-
khet à Saqqarah», BIE 48-49 (1969), pp. 121-131.

Lauer, J. P.: «Recherche et découverte du tombeau sud de l’Horus Sekhem-
khet dans son complexe funéraire à Saqqara», RdE 20 (1968), pp. 97-
107.

Lauer, J. P.; Derry, D. E.: «Découverte à Saqqarah d’une partie de la momie
du roi Zoser», ASAE 35 (1935), pp. 25_30.

Maspero, G.: «La pyramide du roi Teti», RecTrav 5 (1884), pp. 1_59.
Maspero, G.: «La pyramide du roi Ounas», RecTrav 4 (1883), pp. 41-78.
Maspero, G.: «La pyramide du roi Ounas», RecTrav 3 (1882), pp. 177-224.
Maspero, G.: «La pyramide du roi Pepi Ier», RecTrav 7 (1886), pp, 145-176.
Maspero, G.: «La pyramide du roi Pepi Ier», RecTrav 5 (1884), pp. 157-198.
Maspero, G.: «La pyramide du roi Pepi Ier», RecTrav 8 (1886), pp. 87-120.
Maspero, G.: Guide du visiteur au Musée du Caire, El Cairo: Imprimerie de

l’IFAO, 1915.
Mathieu, B.: «Travaux de l’Institut français d’archéologie orientale en 2002-

2003. 1. Abou Roach», BIFAO 103 (2003), pp. 491-498.
Minutoli, H. von: Reise zum Tempel des Jupiter Ammon in der Libyschen

Wüste und nach Ober _Aegypten in den Jahren 1820 und 1821, Berlín:
Rücker, 1824-1827.

Morgan, J. de: Fouilles à Dahchour, Viena: Holzhausen, 1895-1903.
Parra Ortiz, J. M.: «Atraco en el Primer Período Intermedio. Los sistemas de

seguridad de las pirámides egipcias» en López Grande, M.ª J. (ed.):
Culturas del valle del Nilo V, Madrid: Universidad Autónoma de Madrid
(en prensa).

Petrie, W. M. F.; Brunton, G.; Murray, M. A.: Lahun II, Londres: British
School of Archaeology in Egypt, 1923

Quibell, J. E.: Excavations at Saqqara (1907-1908), El Cairo: Imprimerie de
l’IFAO, 1909.

Reisner, G. A.: «The tomb of Meresankh, a great-granddaughter of queen
Hetep-heres I and Sneferuw», BMFA 25 (1927), pp. 64-79.



Ridley, R. T.: «The discovery of the Pyramid Texts», ZÄS 110 (1983), pp.
74-80.

Strouhal, E.: «Anthropological and archaeological identification of an ancient
Egyptian royal family (5th Dynasty)», International Journal of
Anthropology 7 (1992), pp. 43-63.

Strouhal, E. et al.: «Identification of royal skeletal remains from Egyptian
pyramids», Anthropologie 39 (2001), pp. 15-23.

Strouhal, E.: «The anthropological evaluation of the human skeletal remains
from the mastabas of Djedkare Isesi’s family cemetery at Abusir» en
Verner, M.; Callender, V. G.: Abusir VI. Djedkare’s Family Cemetery,
Praga: Czech Institute of Egyptology. Faculty of Arts. Charles
University (Excavations of the Czech Institute of Egyptology), 2002, pp.
119-132.

Strouhal, E.: «Three mummies from the royal cemetery at Abusir» en
Hawass, Z. (ed.): Egyptology at the Dawn of the Twenty-first Century.
Proceedings of the Eighth International Congress of Egyptologist.
Cairo, 2000, El Cairo: American University in Cairo Press, 2003, pp.
478-485.

Strouhal, E. et al.: «Re-investigation of the remains thought to be of king
Djoser and those of an unidentified female from the Step Pyramid at
Saqqara», Anthropologie 32 (1994), pp. 225-242.

Strouhal, E. et al.: «Re-Investigation of the remains tought to be of king
Djoser and those of an unidentified female from the Step Pyramid at
Saqqara», en Eyre, C. J. (ed.): Proceedings of the Sevent International
Congress of Egyptologists, Lovaina: Iutgeverij Peeters, 1998, pp. 1003-
1007.

Strouhal, E.; Černý, V.; Vyhnánek, L.: «An X-ray examination of the mummy
find in the pyramid Lepsius XXIV at Abusir» en Barta, M.; KrejČí, J.
(eds.): Abusir and Saqqara in the Year 2000, Praga: Academy of
Sciences of the Czech Republic. Oriental Institute, 2000, pp. 543-550.

Strouhal, E. Gaballah, M. F.: «King Djedkare Isesi and his daughters» en
Davies, W. V.; Walker, R. (eds.): Biological Anthropology, 1993, pp.
104-118.



Strouhal, E.; Klír, P.: «The anthropological examination of the two queens
from the pyramid of Amenemhat II at Dashur» en Barta, M. Coppens,
F.; KrejČí, J. (eds.): Abusir and Saqqara in the Year 2005, Praga: Czech
Institute of Egyptology, Faculty of Arts, Charles University, 2006, pp.
133-146

Strouhal, E.: Vyhnánek, L: «Identification of the remains of king Neferefra
found in his pyramid at Abusir» en Barta, M.; KrejČí, J. (eds.): Abusir
and Saqqara in the Year 2000, 2000, pp. 551-560.

Tacke, N.: «Die Entwicklung der Mumienmaske im Alten Reich», MDAIK
52 (1996), pp. 307-336.

Vyse, R. W. H.: Operations Carried on at the Pyramids of Gizeh in 1837,
Londres: Fraser, 1840-1842.

9. LOS DESPOJOS DE LOS CREADORES DEL IMPERIO

Allen, J. P.: «Two altered inscriptions of the late Amarna period», JARCE 25
(1988), pp. 117-126.

Ayrton, E. R.: «Recent discoveries in the Bibân el-Molûk at Thebes», PSBA
30 (1908), pp. 116-117.

Ayrton, E. R.: «The tomb of Thyi», PSBA 29 (1907), pp. 85-86, 277-281.
Braumstein, E. M. et al.: «Paleoradiological evaluation of the Egyptian royal

mummies» Skeletal Radiology 17 (1988), pp. 348-352.
Carter, H.: «Report on the robbery of the tomb of Amenothes II, Biban el

Moluk», ASAE 3 (1902), pp. 115-121.
Connolly, R. C.; Harrison, R. G.: «Kingship of Smenkhare and Tutankhamen

affirmed by serological micromethod», Nature 224 (1969), pp. 325-326.
Connolly, R. C., Harrison, R. G.; Ahmed, S.: «Serological Evidence for the

Parentage of Tut’ankhamun and Smenkhkare’», JEA 62 (1976), pp. 184-
186.

Connolly, R. C., Harrison, R. G.; Abdalla, A. B.; Ahmed, S.: «An analysis of
the interrelationships between pharaohs of the 18th Dynasty» en MASCA
Journal Mummification Supplement, 1980, pp. 178-181.

Costa, P.: «The frontal sinuses of the remains purported to be Akhenaten»
,JEA 64 (1978), pp. 76-79.



David, E.: Gaston Maspero 1846-1916. Le gentleman égyptologue, París:
Pygmalion-Gérard Watelet (Bibliothèque de l’Égypte ancienne), 1999.

Davis, T. et al.: The Tomb of Queen Tîyi, San Francisco: KMT
Communications, 2.ª ed., 1990.

Dewachter, M.: «Contribution à l’histoire de la cachette royale de Deir
elBahari», BSFE 74 (1975), pp. 19-32.

Dodson, A.: «King’s Valley tomb 55 and the fates of the Amarna kings»,
Amarna Letters 3 (1994), pp. 92-103.

Flaherty, T.; Haigh, T. J.: «Blood groups in mummies» en David, A. R. (ed.):
Manchester Museum Mummy Project. Multidisciplinary Research on
Ancient Egyptian Mummified Remains, Manchester: Manchester
Museum, 1979, pp. 379-382.

Forbes, D. C.: Tombs, Treasures, Mummies. Seven Great Discoveries of
Egyptian archaeology, California: KMT Communications, 1998.

Gilbey, B. E.; Lubran, M.: «The ABO and Rh blood group antigens in Pre-
Dynastic Egyptian mummies», Man 53 (1953), p. 23.

Graefe, E.: «The royal caché and the tomb robberies» en Strudwick, N.;
Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis, 2003, pp. 74-82.

Harris, J. E.; Wente, E. F.; Cox, C. F.; El-Nawaway, I.; Kowalski, C. J.;
Storey, A. T.; Russell, W. R.; Ponitz. P. V.; Walker, G. F.: «Mummy of
the “Elder Lady” in the tomb of Amenhotep II: Egyptian Museum
catalog number 61070», Science 200 (1978), pp. 1149-1151.

Harrison, R. G.; Abdallah, A. B.: «The remains of Tutankhamun», Antiquity
46 (1972), pp. 8-14.

Harrison, R. G.: «An anatomical examination of the pharaonic remains
purported to be Akhenaten», JEA 52 (1966), pp. 95-119.

Hedges, R. E. M.; Sykes, B. A.: «The extraction and isolation of DNA from
archaeological Bone» en Davies, V.; Walker, R. (eds.): Biological
Anthropology and the Study of Ancient Egypt, 1993, pp. 98-103.

Hussein, F; Harris, J. E. en Abstracts of Papers. Fifth International Congress
of Egyptology. November 3, Cairo 1988, El Cairo: IAE-EAO, 1988, p.
140.

James, T. G. H.: Howard Carter. The Path to Tutankhamun, Londres: Kegan
Paul International, 1992.



Leek, F. F.: The Human Remains from the Tomb of Tut’ankhamun, Oxford:
Vivian Ridler para The Griffith Institute (Tut’ankhmun tomb series, 5),
1972.

Loret, V.: «Le tombeau d’Aménophis II et la cachette royale de Biban
elMolouk», BIE 9 (1898), pp. 98-112.

Niwinski, A.: «The Bab el-Gusus Tomb and the royal caché in Deir elBahri»,
JEA 70 (1984), pp. 73-81.

Partridge, R. B.: Faces of the Pharaohs. Royal Mummies and Coffins from
Ancient Thebes, Londres: The Rubicon Press, 1994.

Reeves, C. N.: «Akhenaten after all?», GM 54 (1982), pp. 61-71.
Reeves, C. N.: Valley of the Kings. The decline of a Royal Necropolis,

Londres: Kegan Paul International (Studies in Egyptology), 1990.
Reeves, C. N.: After Tutcankhamun. Research and Excavation in the Royal

Necropolis at Thebes, Londres: Kegan Paul International (Studies in
Egyptology), 1992.

Reeves, C. N.: Akhenaten. Egypt’s False Prophet, Londres: Thames &
Hudson, 2001, (hay trad. cast.: Akhenatón: el falso profeta de Egipto,
Anaya, Madrid, 2002).

Robins, G.: «The value of the estimated ages of the royal mummies at death
as historical evidence», GM 45 (1981), pp. 63-68.

Romer, J.: Los últimos secretos del Valle de los Reyes. Una singular aventura
arqueológica, Barcelona: Planeta (Al filo del tiempo), 1983.

Rösing, F. W.: «Kith or kin? On the feasibility of kinship reconstruction in
skeletons?» en David, A. R. (ed.): Manchester Museum Mummy Project,
1979, pp. 223-237.

Smith, G. E.: The Royal Mummies, El Cairo: Imprimerie de l’IFAO, 1912.
Thomas, E.: «The ḳεy of Queen Inhapy», JARCE 16 (1979), pp. 85-92.
Weigall, A. E. P.: «The mummy of Akhenaton», JEA 8 (1922), pp. 193-200.
Weigall, A. E. P.: The Life and Times of Akhnaton, Pharaoh of Egypt,

Londres: Blackwood, 1923.
Wente, E. F.; Harris, J. E.: «Royal mummies of the Eighteenth Dynasty: a

biologic and Egyptological approach» en Reeves, C. N. (ed.): After
Tutankhamun, 1992, pp. 2-20.



10. LAS MOMIAS REALES DE TANIS

Dodson, A.: «Some notes concerning the royal tombs at Tanis», CdE 63
(1988), pp. 221-233.

Goyon, G.: La découverte des trésors de Tanis. Aventures archéologiques en
Égypte, París: Pygmalion, 2004.

Montet, P.: «La nécropole royale de Tanis à la fin de 1945», ASAE 46 (1947),
pp. 311-322.

Montet, P.: Les constructions et le tombeau d’Osorkon II à Tanis, París (La
nécropole royale de Tanis, I), 1947.

Montet, P.: Les constructions et le tombeau de Psousennès à Tanis, París (La
nécropole de Tanis, II), 1951.

Montet, P.: Les constructions et le tombeau de Chéchanq III à Tanis, París
(La nécropole royale de Tanis, III), 1960.

11. LA PALEOPATOLOGÍA

Adamson, P. B.: «Schistosomiasis in Antiquity», Medical History 20 (1976),
pp. 178-188.

Angel, J. L.: «Health as crucial factor in the changes from huntig to
developed farming in the eastern Mediterranean» en Cohen, M. N.;
Armelagos, G. J. (eds.): Paleopathology of the Origins of Agriculture,
Orlando: Academic Press, 1984, pp. 51-73.

Assmann, J.: The mind of Egypt. History and Meaning in the Time of the
Pharaohs, Nueva York: Metropolitan Books. Henry Holt & Co., 2002.
(hay trad. cast.: Egipto. Historia de un sentido. Abada, Madrid, 2005).

Burroughs, W. J.: Climate Change in Prehistory. The End of the Reign of
Chaos, Cambridge: Cambridge University Press, 2005.

Buikstra, J. E.: Baker, B. J.; Cook, D. C: «What diseases plagued ancient
Egyptians? A century of controversy considered» en Davies, V.;
Walker, R. (eds.): Biological Anthropology and Egypt, 1993, pp. 24-53.

Campillo, D.: Introducción a la paleopatología, Barcelona: Bellaterra, 2001.



Eaton, S. B.; Konner, M.: «Paleolithic nutrition: a consideration of its nature
and current implications», New England Journal of Medicine 312
(1985), pp. 283-289.

Estes, J. W.: The Medical Skills of Ancient Egypt, Canton: Science History
Publications, ed. rev. 2004.

Filer, J.: Disease, Londres: British Museum Press para The Trusteees of the
British Museum (Egyptian Bookshelf), 1995.

Filer, J.: «Ancient Egyptand Nubia as a source of information for cranial
injuries» en Carman, J. (ed.): Material Harm. Archaeological Studies of
War and Violence, Glasgow: Cruithne Press, 1997, pp. 47-74.

Garn, S. M. et al.: «Lines and bands of increased density», Medical
Radiography and Photography 44 (1968), pp. 58-74.

Gray, P. H. K.: «Radiography of ancient Egyptian mummies», Medical
Radiography and Photography 43 (1967), pp. 34-44.

Gray, P. H. K.: «The radiography of mummies of ancient Egyptians»,
Journal of Human Evolution 2 (1973), pp. 51-53.

Hall, S. S.: «Las últimas horas del Hombre del Hielo», National Geographic
España, julio 2007, pp. 38-51.

Hebron, C.: «Occupational health in ancient Egypt: the evidence from artistic
representation» en McDonald, A.; Riggs, C. (eds.): Current Research in
Egyptology 2000, Oxford: Archeopress (BAR International Series, 909),
2000, pp. 45-55.

Hecker, H. M.: «A zooarchaeological inquiry into pork consumption in Egypt
from prehistoric to New Kingdom Times», JARCE 19 (1982), pp. 59-71.

Hicks, R. M.: «The canopic worm: the role of bilharziasis in the aetiology of
human bladder cancer», Journal of the Royal Society of Medicine
(1983), pp. 16-22.

Iverson, K. V.: Death to Dust. What Happens to Dead Bodies?, Tucson:
Galen, 1994

Ikram, S.: Choice Cuts. Meat Production in Ancient Egypt, Lovaina:
Uitgeverij Peeters en Departement Oosterse Studies (OLA, 69), 1995.

Jeziorska, M.: «Paleopathology at the beginning of the new millenium: a
review of the literature» en David, R. (ed.): Egyptian Mummies and
Modern Science, Cambridge: Cambridge University Press, 2008, pp. 83-



98.
Karlen, A.: Plague’s Progress. A Social History of Man and Disease,

Londres: Phoenix, 2001.
Kemp, B. J.: «Large Middle Kingdom Granary Buildings (and the

archaeology of administration», ZÄS 113 (1986), pp. 120-136.
Kemp, B. J.: «Soil (incluidng mud-brick architecture)» en Nicholson, P. T.;

Shaw, I. (eds.): Ancient Egyptian Materials and Technology, 2000, pp.
78-103.

Keyta, S. O. Y.; Boyce, A. J.: «Variation in hyperostosis in the royal
cemetery complex at Abydos, Upper Egypt: a social interpretation»,
Antiquity 307 (2006), pp. 64-73.

Leek, F. F.: «Teeth and bread in ancient Egypt», JEA 58 (1972), pp. 126-132.
Lewin, P.: «Ramses V: smallpox victim?», Paleopathology Newsletter 36

(suplement) (1982), p. 10.
Masali, M.; Chiarelli, B.: «Demographic data on the remains of ancient

Egyptians», Journal of Human Evolution 1 (1972), pp. 161-169.
Miller, R. L.: «dḳr, spinning and treatment of guinea worm in P. Ebers 875»,

JEA 75 pp. (1989), 249-254.
Miller, R. L.: «Counting calories in Egyptian ration texts», JESHO 34 (1991),

pp. 257-269.
Miller, R. L.; Armelagos, C. G.; Ikram, S.; Jonge, S. de; Krijger, F. W.;

Deelder, A. M.: «Palaeoepidemiology of schistosoma infection in
mummies», British Medical History 304 (1992), pp. 555-556.

Miller, R. L.; Ikram, S.; Armelagos, G. J.; Walker, R.; Harer, W. B.; Shiff, C.
J.; Baggett, D.; Carrigan, M.; Maret, S. M.: «Diagnosis of Plasmodium
falciparum infections in mummies using the rapid manual
ParaSightTM-F test», Transactions of the Royal Society of Tropical
Medicine and Hygiene 88 (1994), pp. 31-32.

Miller, R. L., Jonge, N. de; Krijger, F. W.; Deelder, A. M.: «Predynastic
schistosomiasis» en Davies, V.; Walker, R. (eds.): Biological
Anthropology and Egypt, 1993, pp. 54-60.

Moens, M.; Wetterstrom, W.: «The agricultural economy of an Old Kingdom
town in egypt’s west Delta», JNES 47 (1988), pp. 159-174.



Nerlich, A. N.; Zink, A.: «Anthropological and paleopathological analysis of
human remains in the Theban necropolis: a comparative study on three
“Tombs of the nobles”» en Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The
Theban Necropolis, 2003, pp. 218-228.

Nunn, J.: Ancient Egyptian Medicine, Londres: British Museum Publications,
1996.

Panigiotakapulu, E.: «Pharaonic Egyt and the origin of the plague», Journal
of Biogeography 31 (2004), pp. 269-275.

Roberts, C.; Manchester, K.: The Archaeology of Disease, Nueva York:
Cornell University Press, 3.ª ed. 2005.

Robins, G.; Shute, C. C. D.: «The physical proportions and living stature of
New Kingdom pharaohs», Journal of Human Evolution 12 (1983), pp.
455-465.

Robins, G.; Shute, C. C. D.: «Predynastic Egyptian stature and physical
proportions», Human Evolution 1 (1986), pp. 313-324.

Rose, J.; George, C.; Armelagos, J.; Perry, L. S.: «Dental anthropology of the
Nile Valley» en Davies, V.; Walker, R. (eds.): Biological Anthropology
and Egypt, 1993, pp. 61-74.

Rowling, J. T.: «Pathological changes in mummies», Proceedings of the
Royal Society of Medicine 54 (1961), pp. 409-415.

Rowlings, J. T.: «Respiratory disease in ancient Egypt» en Brothwell, D.;
Sandison, A. T. (comps. y eds.): Diseases in Antiquity, 1967, pp. 489-
493.

Ruffer, M. A.: «Note on the presence of “Bilharzia haematobia” in Egyptian
mummies of the twentieth dynasty (1250-1000 B. C.)», British Medical
Journal 1 (1910), p. 16.

Ruffer, M. A.: Studies in the Palaeopathology of Egypt, Chicago: The
University of Chicago Press, 1921.

Ruffer, M.; FERGUSON, A. R.: «Note on an eruption resembling that of
variola in the skin of a mummy of the XXth Dynasty», Journal of
Pathology and Bacteriology 15 (1911), pp. 1-3.

Sandison, A. T.: «Evidence of infective disease», Journal of Human
Evolution 1 (1972), pp. 213-224.



Sandison, A. T.: «Deseases in ancient Egypt» en Cockburn, A.; Cockburn,
E.; Reyman, T. A. (eds.): Mummies, Disease & Ancient Cultures, 1998,
pp. 38-58.

Sterling, S.: «Mortality profiles as indicators of slowed reproductive rates:
evidence from Ancient Egypt», Journal of Anthropological Archaeology
18 (1999), pp. 319-343.

Tapp, E.; Curry, A.; Anfield, C.: «Sand pneumoconiosis in an Egyptian
mummy», British Medical Journal 2 (1975), p. 276.

Tucker, J. E.: Women in Nineteenth Century Egypt, Cambridge: Cambridge
University Press, 1985.

Vernus, P.: «Un décret de Thoutmosis III relatif à la santé publique (P. Berlin
3049, vo XVIII-XIX)», Orientalia 48 (1979), pp. 176-184.

Walker, R., Parsche, F.; Bierbrier, M.; McKerrow, J. H.: «Tissue
identification and histologic study of six lung specimens from Egyptian
mummies», American Journal of Physical Anthropology 72 (1987), pp.
43-48.

Yellen, J. E.: «The transformation of the Kalahari !Kung», Scientific
American (abril 1990), pp. 96-105.

Zimmerman, M. R.: «The mummies of the tomb of Nebwenenef:
paleopathology and Archeology», JARCE 14 (1977), pp. 33-36.

12. LA ARQUEOLOGÍA DE LA MUERTE

Anderson, W.: «Badarian burials: evidence of social inequality in middle
Egypt during the early Predynastic era», JARCE 29 (1992), pp. 51-65.

Baker, B. J.: «Contribution of biological anthropology to the understanding
of ancient Egyptian and Nubian societies» en Lustig, J. (ed.):
Anthropolgy and Egyptology a developing dialogue, Sheffield: Sheffield
Academic Press (Monographs in Mediterranean Archaeology, 8), 1997,
pp. 106-116.

Bakir, A. M.: Slavery in Pharaonic Egypt, El Cairo: L’Organisation
Égyptienne Générale du Livre (Supplément aux ASAE, Cahier, 18),
1978.



Curto, S.; Delorenzi, E.; Spagnotto, D.: «I risultati d’una rilevazione
radiografica e grafica su mummie (Scavi nel Museo Egizio di Torino,
10)», Oriens Antiquus 19 (1980), pp. 147-157.

Curto, S.; Mancini, M.: «News of Kha’ and Meryt», JEA 54 (1968), pp. 77-
81.

Engelmann, H.; Hallof, J.: «Zur medizinischen Nothilfe und
Unfallversorgung auf staatlichen Arbeitsplätzen im alten Ägypten», ZÄS
122 (1995), pp. 104-137.

Fawzia, H. H.; Shabaan, S.; Hawass, Z.; El Din, A. M. S.: «Anthropological
differences between workers and high officials from the Old Kingdom at
Giza» en Hawass, Z.; Jones, A. M. (eds.): Eighth International Congress
of Egyptologists, El Cairo: American University in Cairo Press, 2003,
pp. 324-331.

Guilaine, J.; Zammit, J.: Le sentier de la guerre. Visages de la violence
préhistorique, París: Seuil, 2001.

Harrison, R. G., Connolly, R. C.; Ahmed, S; Abdalla, A. B.; Ghawaby, M el.:
«A mummified foetus from the tomb of Tutankhamun», Antiquity 53
(1979), pp. 19-22.

Hawass, Z.; Lehner, M.: «Builders of pyramids. Excavations at Giza yield the
settlements and workshops of three generations of laborers»,
Archaeology 50 (1997), 30-38.

Hawass, Z.: «The workmen’s community at Giza» en Bietak, M. (ed.): Haus
und Palast im Alten Ägypten, Viena: Österreichischen Akademie der
Wissenschaften (Untersuchungen der Zweigstelle Kairo des
Österreichischen Archäologischen Instituts, 14; Österreichische
Akademie der Wissenschaften. Denkschriften der Gesamtakademie, 14),
1996, pp. 53-67.

Hawass, Z.: Secrets from the Sand. My Search for Egypt’s Past, Londres:
Thames & Hudson, 2003, pp. 96-131.

Hawass, Z.; Lehner, M.: «Tombs of the pyramid builders», Archaeology 50
(1997), pp. 39-43.

Hodder, I.: Çatalhöyük. The Leopard’s Tale: Revealing the Mysteries of
Turkey’s Ancient «Town», Londres: Thames & Hudson, 2006.



Meskell, L.: «Intimate archaeologies: the case of Kha and Merit», World
Archaeology 29 (1998), pp. 363-379.

Meskell, L.: Archaeologies of Social Life. Age, Sex et cetera in Ancient Egypt,
Oxford: Blackwell, 1999.

Midant-Reynes, B.: Aux origines de l’Égypte. Du Néolothique à l’émergence
de l’État, París: Fayard, 2003.

Miller, R. L.: «Palaeoepidemiology, literacy and medical tradition among
necropolis workmen in New Kingdom Egypt», Medical History 35
(1991), pp. 1-24.

Pääbo, S.: «Molecular cloning of ancient Egyptian mummy DNA», Nature
314 (1985), pp. 644-645.

Parra Ortiz, J. M.: «La violencia doméstica en el antiguo Egipto» Trabajos de
Egiptología 6 (2009) (en prensa).

Pearson, M. P.: The Archaeology of Death and Burial, Phoenix Mill: Sutton
Publishing, 2003, reimp. 2005.

Robins, G.: «Women and children in peril: pregnacy, birth, and infant
mortality un ancient Egypt», KMT 5 (1994-1995), pp. 24-35.

Roth, A. M.: «Social change in the Fourth Dynasty: the spatial organization
of pyramids, tombs, and cemeteries», JARCE 30 (1993), pp. 33-55.

Rowling, J. T.: «The rise and decline of surgery in dynastic Egypt», Antiquity
63 (1989), pp. 312-319.

Strouhal, E.: «Life of the ancient Egyptian children according to
archaeological sources» en Beunen, G. et al. (eds.): Children in
Exercise, Stuttgart, 1990, pp. 184-196.

Taylor, J. H.: Mummy: The Inside Story, Londres: The British Museum Press,
2004.

Wendorf, F.: «Site 117: a Nubian final paleolithic graveyard near Jebel
Sahaba, sudan» en Wendorf, F. (ed.): The Prehistory of Nubia, Dallas:
Southern Methodist University Press (Southern Methodist University
Contributions in Anthropology, 2; Fort Burgwin Research Center
Publications, 5), 1968, pp. 954-995.

13. LAS MOMIAS DE ANIMALES



Bresciani, E.: «Sobek, lord of the lake» en Ikram, S. (ed.): Divine Creatures,
2005, pp. 199-206.

Davis, T. M.: The Tomb of Siphtah, the Monkey Tomb and the Gold Tomb,
Londres: Constable, 1908.

Dodson, A.: «Bull cults» en Ikram, S. (ed.): Divine Creatures, 2005, pp. 72-
105.

Falke, T. H. M.: «Radiology of ancient Egyptian mummified animals» en
Dijk, J. van (ed.): Essays on Ancient Egypt in Honour of Herman te
Velde, Groninga: Styx (Egyptological Memoirs, 1), 1997, pp. 55-67.

Friedman, R.: «Excavating an elephant», Nekhen News 15 (2003), pp. 9-10.
Galán, J. M.: «En busca de Djehuty y Hery», National Geographic España

Octubre (2004), pp. 72-105.
Ikram, S. (ed.): Divine Creatures. Animal Mummies in Ancient Egypt, El

Cairo: The American University in Cairo Press, 2005.
Ikram, S.: «Divine creature» en Ikram, S. (ed.): Divine Creatures, 2005, pp.

1-15.
Ikram, S.: «Manufacturing divinity» en Ikram, S. (ed.): Divine Creatures,

2005, pp. 16-43.
Lobban, R. A.: «Pigs in ancient Egypt», MASCA Research papers 15 (1998),

pp. 137-148.
Malek, J.: The Cat in Ancient Egypt, Londres: British Museum Press for the

Trustees of the British Museum, 1997.
Miller, R. L.: «Hogs and hygiene», JEA 76 (1990), pp. 125-140.
Morrison-Scott, T. C. S.: «The mummified cats of ancient Egypt»,

Proceedings of the Zoological Society of London 121 (1951-1952) pp.
861-867.

Olfield, R.; Jones, J: «What was the elephant wearing», Nekhen News 15
(2003), p. 12.

Petrie, W. M. F.: Abydos, Londres: Egypt Exploration Fund (EEF, 22), 1902.
Ray, J. D.: The Archive of Hor, Londres: Egypt Exploration Society (Texts

from Excavations, Second Memoir), 1976.
Ray, J. D.: «Observations on the Archive of Hor», JEA 64 (1978), pp. 113-

120.



Reisner, G. A.: «The dog which was honored by the king of Upper and
Lower Egypt», BMFA 34 (1936), pp. 96-99.

Simpson, W. K.: «A running of the Apis in the reign of ‘Aha and passages in
Manetho and Aelian», Orientalia 26 (1957), pp. 139-142.

Smith, H. S.: «Animal domestication and animal cult in dynastic Egypt» en
Ucko, P. J.; Dimbleby, G. W.: The Domestication and Exploitation of
Plants and Animals. Proceedings of a Meeting of the Research Seminar
in Archaeology and Related Subjects Held at the Institute of
Archaeology, London University, Londres: Gerald Duckworth & Co,
1969, pp. 307-314.

Te Velde, H.: «A few remarks upon the religious significance of animals in
ancient Egypt», Numen 27 (1980), pp. 76-82.

Te Velde, H.: «The cat as sacred animal of the goddess Mut» en Van Voss,
H. M.; Hoens, D. J.; Mussies, G.; Van der Plas, D.; Te Velde. H. (eds.):
Studies in Egyptian Religion. Dedicated to Professor Jan Zandee,
Leiden: E. J. Brill (Studies in the History of Religions [Supplements to
Numen], 43), 1982, pp. 127-137.

Vernus, P.: Affaires et scandales sous les Ramsès. La crise des valeurs dans
l’Égypte du Nouvel Empire, París: Pygmalion/Gérard Watelet
(Bibliothèque de l’Égypte), 1993.

Vos, R. L.: The Apis Embalming Ritual. P. Vindob. 3873, Lovaina: Uitgeverij
Peeters en Departement Oriëntalistiek (OLA, 50), 1993.

Vos, R. L.: «The colors of Apis and others sacred animals» en Clarysse, W.
(ed.): Egyptian Religion. The Last Thousand Years, Lovaina: Peeters
(OLA, 84-85), 1998, pp. 709-718.

14. LAS MOMIAS EN OTRAS CULTURAS

Arriaza, B.: «Tipología de las momias Chinchorro y evolución de las
prácticas de momificación», Chungará 26 (1994), pp. 11-24.

Arriaza, B.: Beyond the Death. The Chinchorro Mummies of Ancient Chile,
Washington: Smithsonian Institution Press, 1995.



Arriaza, B.; Cárdenas-Arroyo, F.; Kleiss, E; Verano, J. W.: «South American
mummies: culture and disease» en Cockburn, A.; Cockburn, E.;
Reyman, T. A.: Mummies, Disease & Ancient Cultures, 2003, pp. 190-
234.

Aufderheide, A. C.: Rodríguez-Marín, C.; Estévez-González, F.; Torbenson,
M.: «Anatomic findings in studies of Guanche mumified humans
remains from Tenerife, Canary islands» en Proceedings of the First
Wolrd Congress on Mummy Studies, Santa Cruz de Tenerife: Museo
Arqueológico y Etnográfico de Tenerife, 1992, pp. 33-40.

Barber, E. W.: Las momias de Ürümchi. El fascinante viaje a las primeras
civilizaciones orientales a través de las momias descubiertas en China,
Madrid: Debate, 2001.

Buck, D.: «The Han dynasty at Ma-wang-tui», World Archaeology 7 (1975),
pp. 30-45.

Coles, B; Coles, J.; Jørgensen, M. S. (eds.): Bog Bodies, Sacred Sites and
Wetland Archaeology, Exeter: WARP, Unoversity of Exeter, 1999.

Fischer, C.: «Bog bodies of Denmark and northwestern Europe» en
Cockburn, A.; Cockburn, E.; Reyman, T. A.: Mummies, Disease &
Ancient Cultures, 2003, pp. 237-262.

Hunan Medical College: Study of an ancient Cadaver in Muwangtui Tomb
No 1 of the Han Dynasty, Pekín: Cultural Relics Publishing house, 1980.

Isbell, W. H.: Mummies and Mortuary Monuments. A Postprocessual
Prehistory of Central Andean Social Organization, Austin: University of
Texas Press, 1997.

Mallory, J. P.; Mair, V. H.: The Tarim Mummies, Ancient China and the
Mystery of the Earliest Peoples from the West, Londres: Thames &
Hudson, 2000.

Momias: los secretos del pasado, Santa Cruz de Tenerife: Museo
Arqueológico y Etnográfico de Tenerife, 1999.

Müller, W.; Fricke, H.; Halliday, A. N.; McCulloh, M. T.: Wartho, A. J.:
«Origin and migration of the Alpine iceman», Science 302 (2003), pp.
862-866.



Poma de Ayala, F. G.: Nueva corónica y buen gobierno [transcripción,
prólogo, notas y cronología de Franklin Pease], Caracas: Ayacucho
(Biblioteca Ayacucho, 75 y 76), 1980 [1613].

Reinhard, J.: The Ice Maiden: Inca Mummies, Mountain Gods, and Sacred
Sites in the Andes, National Geographic, 2004.

Reiss, W.; Stuebel, A.: The Necropolis of Ancon in Peru. A Contribution to
Our Knowledge of the Culture and Industries of the Empire of the Incas,
vol. 1, Berlín: A. Asher & Co. (agentes en América Nueva York: Dodd,
Mead & Co.) 1880-1887.

Rodríguez Maffiote, C.: Las momias guanches de Tenerife: proyecto Cronos,
Santa Cruz de Tenerife: Organismo Autónomo de Museos y Centros
(Tenerife), 1995.

Rodríguez-Marín, C.: «Una historia de las momias guanches» en Proceedings
of the First Wolrd Congress on Mummy Studies, Santa Cruz de Tenerife:
Museo Arqueológico y Etnográfico de Tenerife, 1992, pp. 151-162.

Sakurai, K. et al.: «Mummies from Japan and China» en Cockburn, A.;
Cockburn, E.; Reyman, T. A.: Mummies, Disease & Ancient Cultures,
2003, pp. 308-335.

Spindler, K.: El hombre de los hielos, Barcelona: Galaxia Gutenberg -
Círculo de Lectores, 1995.

Turner, R. C.; Scaife, R. G.: Bog Bodies. New Discoveries and new
Perspectives, Londres: British Museum Press, 1995.

Vreeland, J. M. Jr.: «Mummies of Peru» en Cockburn, A.; Cockburn, E.;
Reyman, T. A.: Mummies, Disease & Ancient Cultures, 2003, pp. 154-
189.

15. LA MALDICIÓN DE LA MOMIA

Ares, N.: Egipto el oculto. Enigmas resueltos y pendientes del mundo
faraónico, Madrid: Corona Borealis, 1998.

Ares, N.: El valle de las momias de oro, Madrid: Oberon - Grupo ANAYA,
2000.

Ares, N.: Tutankhamon. El último hijo del sol, Madrid: Oberon - Grupo
Anaya, 2002.



Assmann, J.: «When justice fails: jurisdiction and imprecation in ancient
Egypt and the Near East», JEA 78 (1992), pp. 149-162.

Blasco Ibáñez, V.: La vuelta al mundo de un novelista, Madrid: Aguilar
(Obras completas, 3), 8.ª ed., 3.ª reimp. 1975.

Bodin, J.: Coloquio de los siete sabios sobre arcanos relativos a cuestiones
últimas. Colloquium Heptaplomeres (Trad. Primitivo Mariño ; Intr.
Jaime de Salas ; Noticia de Primitivo Mariño, Antonio Truyol Serra),
Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 1998.

Corelli, M.: «Warned Carnarvon of peril in tomb, says Marie Corelli», World
24 de marzo de 1923, pp. 1-4

Dawson , W. R.; Uphill, E. P.; Bierbrier, M.: Who Was Who in Egyptology,
Londres: Egypt Exploration Society, 1995.

Day, J.: The Mummy’s Curse: Mummymania in the English-speaking World,
1800-2005, Londres: Routledge, 2006.

Doret, E.: «Ankhtifi and the description of his tomb at Mo’alla» en
Silverman, D. P. (ed.): For His Ka. Essays Offered in Memory of Klaus
Baer, Chicago: The Oriental Institute of the University of Chicago
(SAOC, 55), 1994, pp. 79-86.

El Mahdy, C.: Mummies, Myth and Magic in Ancient Egypt, Londres:
Thames & Hudson, 1991.

Green, L.: «Mummymania. The victorian fascination with ancient Egypt’s
mortal remains», KMT 3 (4) (1992), pp. 34-37.

Hankey, J.: A passion for Egyptology. Arthur Weigall, Tutankhamon, and the
«Curse of the pharaohs», Londres: I. B. Tauris, 2001.

Innes, B.: Body in Question. Exploring the Cutting Edge in Forensic Science,
Londres: Index, 2005 (hay trad. cast. de José Miguel Parra Ortiz: La
escena del crímen, Libsa, Madrid, 2006).

Kamal, A. (trad., y ed.): Livre des perles enfouies et du mystère précieux. Au
sujet des indications des cachettes, des trouvailles et des trésors, El
Cairo: IFAO, 1907.

Lee, C. C.: ... the grand piano came by camel. Arthur C. Mace, the neglected
Egyptologist, Edimburgo: Mainstream, 1992.



Morschauser, S.: Threat-formulae in Ancient Egypt. A Study of the History,
Structure and Use of Threats and Curses in Ancient Egypt, Baltimore:
Halgo, 1991.

Nelson, M. R.: «The mummy’s curse: historical curse study», British Medical
Jorunal 325 (2002), pp. 1482-1484.

Nordh, K.: Aspects of Ancient Egyptian Curses and Blessings. Conceptual
Background and Transmission, Uppsala: Universidad de Uppsala (Acta
Universitatis Upsaliensis. Boreas. Uppsala Studies in Ancient
Mediterranean and Near Eastern Civilizations, 26), 1996.

Penicher, L.: Traité des embaumements selon les anciens et les modernes,
París: Barthelmy Girin, 1699.

Randi, J.: «King Tut’s “Revenge”» ,The Humanist 38 (marzo/abril de 1978),
pp. 44-47.

Smith, S.: Mostly Murder, Londres: Companion Book Club, 1959.
Vandenberg, P.: La maldición de los faraones, Barcelona: Plaza & Janés

(Otros Mundos), 1975.
Weigall, A. E. P.: Tutankhamen and Other Essays, Londres: Butterworth,

1923.
Winlock, H. E.: «Curse of pharaoh dennied by Winlock», New York Times 11

de febrero de 1934, pp. 19-20.



Lista de figuras

Figura 1.1. Retrato de mujer romana anónima. Saqqara (325-350 d. C.).
Museo de El Cairo. Foto de Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del
autor.

Figura 1.2. Momia de mujer encontrada por los miembros de la expedición
napoleónica a Egipto. Según Description de l’Égypte, 1809-1822, vol.
II, fig. 50.

Figura 1.3. Descubrimiento de una momia en una excavación cerca de Tebas
en presencia de su alteza el príncipe de Gales, 18 de marzo de 1862.
Según Birch, S.: The Papyrus of Nas-khem, Londres (impreso para
circulación privada por deseo de su alteza el príncipe de Gales), 1863.

Figura 1.4. La posible momia de Ramsés I mientras estuvo expuesta en el
Museo de El Cairo (en la actualidad en el de Luxor), XIX dinastía. Foto
de Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 1.5. La nariz ganchuda de los ramésidas. Fotogravimetría del perfil de
Ramsés II. Según Balout, L.; Roubet, C. (dirs.): La momie de Ramsès,
1985.

Figura 1.6. Momia estudiada por De Maillet. Según Maillet, B. de:
Description de l’Égypte, 1735.

Figura 1.7. La momia de Tutmosis III tras ser cortadas sus vendas por
Maspero. Según Maspero, G.; Brugsch, E.: La trouvaille de Deir-el-
Bahari, 1881.

Figura 1.8. Primera radiografía de una momia egipcia, un gato, realizada en
1896 por König. Según König, W.: 14 Photographien mit Roetgen-
Strahlen, 1896.

Figura 1.9. Tercera radiografía de una momia egipcia, realizada por Petrie en
1898. Según Petrie, W. M. F.: Deshashesh 1897, 1898.



Figura 2.1. La influencia de la geografía en las creencias funerarias.
Orientación preferencial hacia el sur (nacimiento del Nilo) y mirando al
este (lugar del amanecer) en el cementerio predinástico de Merimde.
Según Eiwanger, J.: «Die neolithische Siedlung von Merimde-
Benisalâme, Vierter Bericht», MDAIK 38 (1982), p. 69, fig. 1.

Figura 2.2. El ba regresando a la tumba. Según Naville, E.: Das ägyptische
Toptenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie, 1886.

Figura 2.3. Estela falsa puerta de Sheshi. Guiza, IV dinastía. Museo
Británico. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de James, T. G.
H.: British Museum. Hieroglyphic Texts from Egyptian Stelae etc., 1961,
lám. XI, n.º 1282.

Figura 2.4. El dios Khnum da forma en su torno de alfarero al rey
Amenhotep III y su ka. Según Gayet, A.: Le temple de Louxor, 1894.

Figura 2.5. Los campos de Iaru vistos según el Libro de los muertos. Según
Naville, E.: Das ägyptische Toptenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie,
1886.

Figura 2.6. El juicio de Osiris. Según Naville, E.: Das ägyptische
Toptenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie, 1886.

Figura 3.1. Cabeza de la momia de Seti I. Reino Nuevo. Museo de El Cairo.
Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912.

Figura 3.2. Uno de los «hombres de arena» de la excavación de Sutton Hoo
(Gran Bretaña). Foto de Nigel Macbeth, reproducida por cortesía de la
York University y The Trustees of the British Museum ©.

Figura 3.3. Víctimas de la catástrofe de Pompeya convertidas en «estatuas»
de yeso. Foto de Jacobo Storch ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 3.4. Cabeza de la momia de Ranefer, comienzos de la IV dinastía.
Meidum. Según Smith, G. E.: «Egyptian mummies», JEA 1 (1914), lám.
31, fig. 2.

Figura 3.5. Pecho de la momia encontrada por G. Reisner en la mastaba G
2220 de Guiza. Foto © 2010 Museum of Fine Arts de Boston: New
series B 08313. Cloth (mummy) wrapping (from over breast) from Giza
2220 B I: 33-4-22. Photographer: Dahi Ahmed. April 13, 1933. Harvard
University-Boston Museum of Fine Arts Expedition.



Figura 3.6. Cabeza de la momia de Seqenenre Taa II. Las flechas señalan las
heridas causadas por traumatismo de arma blanca. Según Smith, G. E.:
The Royal Mummies, 1912, lám. II.

Figura 3.7. Localización de las incisiones y dirección del relleno en las
momias de la XXI dinastía. Según Smith, G. E.: «Egyptian mummies»,
JEA 1 (1914), p. 194.

Figura 4.1. Escenas de momificación en la tumba de Tjay (TT 23). Tebas,
XVIII dinastía. Dibujo de N. de G. Davies, según Dawson, W. R.:
«Making a mummy», JEA 13 (1927), lám. XVII.

Figura 4.2. El embalsamador jefe Anubis se inclina sobre la momia de
Senedjem (TT 1). Deir el-Medina, XIX dinastía. Foto de Eugen Strouhal
©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 4.3. El ajuar funerario cruza el Nilo. Tumba de Antefoker (TT 60).
Tebas, XII dinastía. Según Davies, N. de G.: The Tomb of Antefoker,
1920, lám. XV.

Figura 4.4. El tekenu de la procesión funeraria de Amenemhet. Según
Davies, N. de G.: The Tomb of Amenemhet (no. 82), 1915, lám. XII.

Figura 4.5. Bailarines muu ante los sacerdotes de la procesión funeraria.
Tumba de Antefoker (TT 60). Tebas, XII dinastía. Según Davies, N. de
G.: The Tomb of Antefoker, 1920, lám. XXII.

Figura 4.6. La ceremonia de la apertura de la boca. Tumba de Ptahemheb
(TT 193), XIX dinastía. Necrópolis de Asasif. Foto de José Miguel Parra
©.

Figura 4.7. Ofrenda en miniatura con las herramientas para realizar la
«apertura de la boca». Reino Antiguo. Dibujo de José Miguel Parra ©,
sobre foto original de Hagen, R. M y R.: Egipto, 1999, p. 160.

Figura 4.8. Estela de ofrendas. Guiza, IV dinastía. Según Junker, H.: Gîza I,
1929.

Figura 4.9. Invocación de ofrendas para la princesa Watetkhethor. Mastaba
de Mereruka. Saqqara, VI dinastía. Dibujo de A. M. Roth ©,
reproducido por cortesía de la autora.



Figura 5.1. Ataúd-cesta de Tarkhan, I dinastía. Museo Británico. Foto de
José Miguel Parra ©.

Figura 5.2. Enterramiento predinástico con ataúd cerámico. Hammamiya.
Museo Petrie de Londres. Foto de Covadonga Alcaide ©, reproducida
por cortesía de la autora.

Figura 5.3. Ataúd de madera de la I dinastía. Tumba 1955 de Tarkhan.
Museo Británico. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 5.4. Sarcófagos del visir Shepseskaf (en forma de per-nu) y su
esposa. Abusir, V dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 5.5. Distribución de los textos de invocación en un ataúd rectangular
del Reino Medio (tipo RIV). Dibujo de José Miguel Parra © sobre
original de Ikram, S.; Dodson, A.: The mummy in Ancient Egypt, 1998,
p. 197, fig. 239.

Figura 5.6. Sarcófago de Khufu en su pirámide. Guiza, IV dinastía. Foto de
José Miguel Parra ©.

Figura 5.7. Dibujo del sarcófago de Menkaure. Según Erman, A.: Life in
Ancient Egypt, 1894, p. 171.

Figura 5.8. Sarcófago en forma de cartucho, perteneciente a Amenhotep II.
Valle de los Reyes (KV 35), XVIII dinastía. Foto de Covadonga Alcaide
©, reproducida por cortesía de la autora.

Figura 5.9. Sarcófago de Ay, con diosas aladas en las esquinas. Valle
Occidental (WV 23), XVIII dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 5.10. Ushebty de Userhat. XXI dinastía. Colección particular. Foto de
Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 5.11. Mereruka saliendo para recoger los alimentos depositados sobre
la mesa de ofrendas. Saqqara, VI dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 5.12. La típica mesa de ofrendas egipcia, en forma de signo hetep y
con las ofrendas representadas en relieve sobre una estera. Dibujo de
José Miguel Parra ©, sobre original de Spencer, A. J.: Death in Ancient
Egypt, 1982, p. 65, fig. 18.

Figura 6.1. Esquema de una tumba predinástica. Dibujo de José Miguel
Parra ©, sobre original de Emery, W. B.: Archaic Egypt, 1961, p. 150,
fig. 88.



Figura 6.2. La mastaba del hotel Marsam, en la orilla oeste de Tebas. Foto de
José Miguel Parra ©.

Figura 6.3. Planta y sección de la mastaba 3504. Saqqara, I dinastía. Dibujo
de José Miguel Parra ©, sobre original de Emery, W. B.: Archaic Egypt,
1961, p. 72, figs. 34 y 35.

Figura 6.4. El muro del recinto del complejo funerario de Netjerkhet
(Djoser), decorada en «fachada de palacio». Saqqara, III dinastía. Foto
de José Miguel Parra ©.

Figura 6.5. Modelos de diferentes tipos de mastaba. A) Con capilla exterior;
B) con capillas cruciformes; C) con corredor exterior; D) con capilla en
forma de «L». Dibujo de José Miguel Parra ©.

Figura 6.6. Vista de conjunto de la mastaba de Ptahshespshes desde el
suroeste. Abusir, V dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 6.7. Tumba de Inyotef (TT 386). Tebas, XI dinastía. Dibujo de José
Miguel Parra © sobre original de Donadoni, S.: L’art égyptien, 1993, p.
149.

Figura 6.8. Dibujo del contenido de la tumba de Wah en el momento de ser
descubierta. Tebas oeste, XII dinastía. Según Roehrig, C. H.: «Life
along the Nile. Three Egyptians from ancient Thebes», BMMA 60
(2002), n.º 1., fig. 27.

Figura 6.9. Reconstrucción del interior de la tumba de Amenemhat. Beni
Hassan, tumba n.º 2, XII dinastía. Dibujo de José Miguel Parra © sobre
original de Newberry, P. E.: Beni Hasan, I, 1893, lám. III.

Figura 6.10. Decoración de la pared oeste de la cámara principal del hipogeo
de Amenemhat. Beni Hassan, tumba n.º 2, XII dinastía. Según
Newberry, P. E.: Beni Hasan, I, 1893, lám. XI.

Figura 6.11. Planta de la tumba de Rekhmire (TT 100). Tebas, XVIII
dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de Dorman, P.
F.: «Family burial and commemoration in the Theban necropolis» en
Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.): The Theban Necropolis, 2003, p. 39,
fig. 7.

Figura 6.12. Planta de la tumba de Kheruef (TT 192). Tebas, XVIII dinastía.
La línea de puntos indica habitaciones subterráneas. Dibujo de José
Miguel Parra ©, sobre original de Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt,



1999, p. 149.
Figura 6.13. Tumba de Merneptah, TT 23. En primer plano se ven los dos

pilonos y la escalera que conduce al patio porticado. Tebas oeste, XIX
dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 6.14. Sección de una típica tumba de Deir el-Medina. Dibujo de José
Miguel Parra ©, sobre original de Aldred, C. et al.: L’Empire des
Conquérants, 1978, p. 318, fig. 425.

Figura 6.15. Planta de la tumba de Ankhor (TT 414). Tebas, XXVI dinastía.
La línea de puntos señala la superestructura y la línea rayada la
subestructura. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de
Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt, 1999, p. 151.

Figura 7.1. Tumbas principescas predinásticas (dibujadas a la misma escala).
A) tumba T5 de Nagada; B) tumba 100 de Hieracómpolis; C) tumba 23
de Hieracómpolis; D) tumba U-j de Abydos; E) tumba L24 de Qustul.
Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre originales de Friedman, R.:
«Excavating Egypt’s early kings», Nekhen News 17 (2005), pp. 4-6 y
Wilkinson, A. H.: Early Egypt, 1999, p. 38, fig. 2.1.

Figura 7.2. Sección de la pirámide Escalonada de Djoser. Saqqara». III
dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de Edwards, I.
E. S.: The Pyramids of Egypt, 1993, p. 37, fig. 6.

Figura 7.3. Pirámide y templo alto de Neferirkare Kakai. Abusir, V dinastía.
Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 7.4. Planta de las habitaciones de la pirámide de Unas. Saqqara, V
dinastía. A) Vestíbulo; B) rastrillos de granito; C) serdab; D)
antecámara; E) cámara funeraria. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre
original de Edwards, I. E. S.: The Pyramids of Egypt, 1993, p. 175, fig.
41.

Figura 7.5. El muro interno de sillería que contiene la pirámide de Senusret
II. Lahun, XII dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 7.6. Planta de la pirámide de Amenemhat III en Hawara. Dibujo de
José Miguel Parra ©, sobre original de Stadelmann, R.: Die ägyptischen
Pyramiden vom ziegelbau zum Weltwunder, 1991, 247, fig. 82.c.



Figura 7.7. El Valle de los Reyes bajo la mirada de El-Qurn (arriba a la
izquierda). Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 7.8. Sección tridimensional de la tumba de Tutmosis I y Hatshepsut.
Valle de los Reyes (KV 20), XVIII dinastía. Dibujo de José Miguel
Parra ©, sobre original de Reeves, N.; Wilkinson, R. H.: The Complete
Valley of the Kings, 1996, p. 93.

Figura 7.9. Sección tridimensional de la tumba de Amenhotep III. Valle de
los Reyes (KV 22), XVIII dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©,
sobre original de Reeves, N.; Wilkinson, R. H.: The Complete Valley of
the Kings, 1996, p. 111.

Figura 7.10. Planta de la tumba de Tutmosis IV. Valle de los Reyes (KV 43),
XVIII dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de
Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt, 1999, p. 102.

Figura 7.11. Planta de la tumba de Seti I. Valle de los Reyes (KV 17), XIX
dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de Strudwick, N.
y H.: Thebes in Egypt, 1999, p. 105.

Figura 7.12. Planta de la tumba de Horemheb. Valle de los Reyes (KV 57),
XVIII dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de
Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt, 1999, p. 105.

Figura 7.13. Planta de la tumba de Ramses II. Valle de los Reyes (KV 7),
XIX dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de Reeves,
N.; Wilkinson, R. H.: The Complete Valley of the Kings, 1996, p. 141.

Figura 7.14. Planta de la tumba de Ramsés IV. Valle de los Reyes (KV 2),
XX dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de
Strudwick, N. y H.: Thebes in Egypt, 1999, p. 112.

Figura 7.15. Planta de la pirámide de Taharqa. Nuri, XXV dinastía. Dibujo
de José Miguel Parra ©, sobre original de Stadelmann, R.: Die
ägyptische Pyramiden, 1997, p. 261, fig. 91.

Figura 8.1. El brazo del faraón Djer adornado con pulseras. Abydos, I
dinastía. Según Petrie, W. M. F.: The Royal Tombs of the Earliest
Dynasties, Part II, 1902.



Figura 8.2. El pie encontrado en la cámara funeraria de la pirámide
Escalonada de Saqqara. Foto de Eugen Strouhal ©, reproducida por
cortesía del autor.

Figura 8.3. Restos de la momia encontrada en el interior de la pirámide de
Menkaure en 1837. Foto del British Museum (274426/18) ©.

Figura 8.4. La momia de la reina ¿Reputnub?, hallada en la pirámide
LXXIV. Abusir, V dinastía. Foto de Eugen Strouhal, por cortesía del
autor y de Miroslav Verner/Instituto Checo de Egiptología ©.

Figura 8.5. Restos del cráneo (izq.) y la mandíbula (der.) del faraón Djedkare
Izezi, V dinastía. Foto de Eugen Strouhal, por cortesía del autor y de
Miroslav Verner/Instituto Checo de Egiptología ©.

Figura 8. 6. Cráneos de las princesas Khekeretnebty (izq.) y Hedjetnebu
(der.), hijas del faraón Djedkare Izezi. Abusir, V dinastía. Foto de Eugen
Strouhal, por cortesía del autor y de Miroslav Verner/Instituto Checo de
Egiptología ©.

Figura 8.7. Máscara funeraria del rey Teti, encontrada junto a su pirámide en
Saqqara. Museo de El Cairo, VI dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 8.8. Sandalia hallada en la pirámide de Pepi I. Saqqara, VI dinastía.
Según Labrousse, A.: L’architecture des pyramides à textes. I, 1996, p.
63, fig. 117.2.

Figura 8.9. Vaso canopo con vísceras del faraón Pepi I encontrado en su
pirámide. Saqqara, VI dinastía. Según Labrousse, A.: L’architecture des
pyramides à textes. I, 1996, p. 64, fig. 118.

Figura 8.10. Cabeza de la momia del faraón Merenre, encontrada dentro de
su pirámide. Saqqara, VI dinastía. Según Maspero, G.: Guide du visiteur
au Musée du Caire, 1915.

Figura 8.11. Reconstrucción de Naville del complejo funerario de
Montuhotep II en Deir el-Bahari. Según Naville, E.: The XIth dynasty
temple at Deir el-Bahari, II, 1910, lám. XXIII.

Figura 8.12. Complejo funerario de Senusret III. Dashur, XII dinastía. N.º 2
tumba de Nefert-henut; n.º 9 tumba de Weret II. Dibujo de José Miguel
Parra ©, sobre original de DODSON, A.: The Pyramids of Ancient Egypt,
2003, p. 92 y ARNOLD, D.: The Pyramid Complex of Senwosret III at
Dashur, 2002, p. 33, fig 7 y lám. 60.



Figura 9.1. Localización y vista 3D de la TT 320 en Deir el-Bahari. Dibujo
de José Miguel Parra ©, sobre originales de Graefe, E.: «The royal
caché and the tomb robberies» en Strudwick, N.; Taylor, J. H. (eds.):
The Theban Necropolis, 2003, p. 75, fig. 2.

Figura 9.2. Cabeza de la momia de Ahmose. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. XII.

Figura 9.3. La momia de Amenhotep I en su ataúd. Museo de El Cairo.
XVIII dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám.
XIII.

Figura 9.4. La cabeza de la momia de Tutmosis II. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. XXIV,
fig. 2.

Figura 9.5. La cabeza de la momia de Tutmosis III. Museo de El Cairo,
XVIII dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám.
XXVIII, fig. 2.

Figura 9.6. Vista 3D de la tumba de Amenhotep II (KV 35), donde se
encontró el segundo escondrijo de momias reales. Dibujo de José
Miguel Parra ©, sobre original de Reeves, N.; Wilkinson, R. H.: The
Complete Valle y of the Kings, 1996, p. 101.

Figura 9.7. Cabeza de la momia de Tutmosis IV. Museo de El Cairo, XVIII
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. XXIX.

Figura 9.8. La momia de Amenhotep III. Museo de El Cairo, XVIII dinastía.
Foto de Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 9.9. La momia de Seti II. Museo de El Cairo, XIX dinastía. Según
Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. LXVI.

Figura 9.10. Cabeza de la momia de Merenptah. XIX dinastía. Según Smith,
G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. LXVII.

Figura 9.11. Diversas etapas del desvendado de la momia de Siptah. Museo
de El Cairo, XX dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies,
1912, láms. LX, fig, 2, LXI, fig, 2, LXII, fig. 1.

Figura 9.12. La posible momia de Setnakht en la tumba KV 35, XX dinastía.
Según Reeves, C. N.: Ancient Egypt. The Great Discoveries, 2000, p.
104.



Figura 9.13. La cabeza de la momia de Ramsés VI. Museo de El Cairo, XX
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. LIX.

Figura 9.14. La cabeza de la momia de Ramsés IV. Museo de El Cairo, XX
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. LIV.

Figura 9.15. Los restos hallados en la KV 55. Museo de El Cairo. Foto de
Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 9.16. Dibujo cefalométrico de la momia de Tutmosis IV. Según
Wente, E. F.; Harris, J. E.: «Royal mummies of the Eighteenth Dynasty:
a biologic and Egyptological approach» en Reeves, C. N. (ed.): After
Tutankhamun, 1992, p. 4, lám. III d.

Figura 9.17. Dibujos cefalométricos de los cráneos de las momias de
Tutmosis II (línea de puntos), Tutmosis III (línea discontinua) y Seti II
(línea continua). Según Wente, E. F.; Harris, J. E.: «Royal mummies of
the Eighteenth Dynasty: a biologic and Egyptological approach» en
Reeves, C. N. (ed.): After Tutankhamun, 1992, p. 5, fig. 1.

Figura 10.1. Vista 3D de las cuatro primeras tumbas de la necrópolis real.
Tanis, XXII dinastía. Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de
Reeves, N.: Ancient Egypt. The Great Discoveries, 2000, p. 193.

Figura 10.2. Sarcófago de Psusenes I. Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Caro. Foto de Laura di Nobile ©, reproducida por cortesía de la autora.

Figura 10.3. Máscara de Amenemope. Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Cairo. Foto de Laura de Nobile.©, reproducida por cortesía de la autora.

Figura 10.4. Máscara de Wendjebaendjed. Tanis, XXI dinastía. Museo de El
Cairo. Foto de Laura di Nobile. ©, reproducida por cortesía de la autora.

Figura 10.5. Sarcófago de Sheshonq II. Tanis, XXII dinastía. Museo de El
Cairo. Foto de Laura di Nobile ©, reproducida por cortesía de la autora.

Figura 11.1. Estatua de hombre con posible enfermedad de Pott. Museo de
El Cairo. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 11.2. Pie deformado de la momia de Siptah. Museo de El Cairo, XX
dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. 62, fig. 2.



Figura 11.3. Momia de Ramsés V con posibles marcas de viruela, Museo de
El Cairo, XX dinastía. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912,
lám. 56.

Figura 11.4. Estatuas de la diosa Sekhmet. Museo al aire libre del templo
Karnak. Foto de José Miguel Parra ©.

Figura 11.5. Las diversas fases de la fabricación del pan. Tumba de
Antefoker (TT 60). Tebas, XII dinastía. Según Davies, N. de G.: The
Tomb of Antefoker, 1920, láms. XI y XII.

Figura 11.6. Kaaper y su esposa. Abusir, V dinastía. Dibujo de José Miguel
Parra ©, sobre original de H. G. Fisher en Baines, J.; Malek, J.: Ancient
Egypt, 2002, p. 2004.

Figura 12.1. Localización de los cuerpos en el «Yacimiento 117» de Djebel
Sahaba. Nubia. Según Wendorf, F.: «Site 117: a Nubian final paleolithic
graveyard near Jebel Sahaba, Sudan» en Wendorf, F. (ed.): The
Prehistory of Nubia, 1968, p. 956, fig. 3.

Figura 12.2. Dos de los cuerpos del «Yacimiento 117» de Djebel Sahaba.
Los lapiceros indican la posición y el ángulo de llegada de las flechas.
Foto de F. Wendorf ©.

Figura 12.3. Obreros trabajando y siendo atendidos por médicos. Tumba de
Ipui (TT 217). Tebas, Reino Nuevo. Dibujo de R. Parkinson ©,
reproducido por cortesía del autor.

Figura 12.4. Planta de las tumbas de Horemheb (izq.), Maya (centro) y
Ramose (der.). Saqqara, Reino Nuevo. Según Martin, G.: The Hidden
Tombs of Memphis, 1991, fig. 3.

Figura 12.5. Planta de la tumba de Kha (TT 8), con la localización
aproximada de su ajuar funerario según reconstrucción de S. T. Smith.
Dibujo de José Miguel Parra ©, sobre original de Smith, S. T.: «Intact
tombs of the Seventeenth and Eighteenth Dynasties from Thebes and the
New Kingdom burial system», MDAIK 48 (1992), p. 226, fig. 4.

Figura 13.1. Momia de perro encontrada en la «tumba de los animales».
Valle de los Reyes (KV 50). Museo de El Cairo. Foto de Nacho Ares ©,
reproducida por cortesía del autor.



Figura 13.2. Momia de gacela dentro de su sarcófago, mascota que fue de
Isetemkheb. Tebas (TT 320). Según Ilustrated London News, 1871.

Figura 13.3. Momias de carnero con toda su parafernalia. Museo de El
Cairo, Baja Época. Foto de Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del
autor.

Figura 13.4. Momia de cría de cocodrilo. Museo de El Cairo, Baja Época.
Foto de Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 13.5. Momia de gacela envuelta en cañas. Museo de El Cairo. Foto de
Nacho Ares ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 14.1. Estructura interna de las momias negras (izq.) y rojas (der.) de
la cultura Chinchorro. Chile. Dibujo cortesía de Bernardo Arriaza ©.

Figura 14.2. Momia roja de la cultura Chinchorro. Chile. Foto de Bernardo
Arriaza ©, reproducida por cortesía del autor.

Figura 14.3. El hombre de Tollund. Dinamarca, Edad del Hierro. Foto de
Lennart Larsen, reproducida por cortesía del Museo Nacional de
Dinamarca ©.

Figura 14.4. La dama Dai. China, dinastía Han. Museo Provincial de Hunan.
Según Hunan Medical College: Study of an Ancient Cadaver in
Muwangtui Tomb No 1 of the Han Dynasty, 1980.

Figura 14.5. Momia guanche, llamada de san Andrés. Tenerife. Foto del
Museo Arqueológico de Tenerife ©, reproducida por cortesía de su
director D. Rafael González Antón.

Figura 14.6. Sección de un fardo funerario de la cultura Paracas. Perú. Según
Reiss, W.; Stübel, A.: The Necropolis of Ancon in Peru, 1880-1887.

Figura 14.7. Las momias del inca Guainacapac, su esposa y un servidor
siendo transportadas hasta Cuzco para ser enterradas. Según Poma de
Ayala, F. G.: Nueva corónica y buen gobierno, 1980 [1613].

Figura 15.1. Sarcófago de Henheua. XIX dinastía. Según Erman, A.: Life in
Ancient Egypt, Londres: Macmillan, 1894, p. 316.

Figura 15.2. Invitación a un evento social en el Londres de mediados del
siglo xix: el desvendado de una momia de Tebas. Según El-Mahdy, C.:
Mummies, Myth, and Magic, 1991, p. 176.



Figura 15.3. La momia de Ramsés II con el brazo alzado. Museo de El
Cairo. Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. 43, fig. 1.

Figura 15.4. Derry hace la primera incisión para desvendar la momia de
Tutankhamon, mientras lo observan, entre otros, Lacau, Carter, Lucas y
Saleh Bey Hamdi. Foto de H. Burton, reproducida por cortesía de J.
Malek y el Griffith Institute de Oxford ©.

Figura 15.5. La momia de Ramsés III, que sirvió de inspiración a los
maquilladores de Boris Karloff para su celebérrima caracterización.
Según Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, lám. 51.



Lista de fotografías

Foto 1. Momia de halcón de la Baja Época y radiografía que demuestra que
su contenido no es un ave rapaz. Fotos de Nacho Ares, reproducidas por
cortesía del autor, de «F. Cervera Arqueología» y del hospital
veterinario Los madroños ©.

Foto 2. Isis, transformada en milano, siendo fecundada por la momia de
Osiris. Templo de Seti I en Abydos, XIX dinastía. Foto de José Miguel
Parra ©.

Foto 3. Horus y Anubis realizando ofrendas a Osiris y Tauseret, Tumba de
dicha soberana en el Valle de los Reyes, XIX dinastía. Foto de José
Miguel Parra ©.

Foto 4. Los primeros intentos de momificación. Momia B85 de
Hieracómpolis, conocida como «Paddy». Foto de Renée Friedman/
Hieraconpolis Expedition ©, reproducida por cortesía de la autora.

Foto 5. Vista posterior del sudario de la «Dama blanca». Tebas, XX dinastía
(?). Foto de Carlos Spottorno/Proyecto Djehuty ©, reproducida por
cortesía del autor y de José Manuel Galán, director del Proyecto
Djehuty.

Foto 6. Plañideras en la tumba de Ramose (TT 55). Tebas, XVIII dinastía.
Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 7. Estela funeraria con la fórmula de invocación. Museo Británico,
Reino Antiguo. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 8. La tumba de Ankhtifi. Moalla, X dinastía. Foto de José Miguel Parra
©.

Foto 9. Fachada de una tumba saff anónima, TT 282. Tebas oeste, Reino
Medio. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 10. Escena de la tumba de Ramose (TT 55). Tebas oeste, XVIII
dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.



Foto 11. Restos de los pilonos y escaleras de acceso de varias de las tumbas
de Asasif, XXVI dinastía. Deir el-Bahari. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 12. El interior del «palacio funerario» de Khasekhemuy en Abydos, II
dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 13. La pirámide Escalonada de Djoser vista desde el suroeste. Saqqara,
III dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 14. La pirámide de Huni vista desde el norte. Meidum, III dinastía. Foto
de José Miguel Parra ©.

Foto 15. La pirámide romboidal de Esnefru vista desde el noroeste. Dashur,
IV dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 16. La pirámide Roja de Esnefru vista desde el noreste. Dashur, IV
dinastía. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 17. Los templos del circo de Deir el-Bahari (de izq. a der; Montuhotep
II, Tutmosis III y Hatshepsut). Sobre ellos la pirámide natural de El-
Qurn. Foto de José Miguel Parra ©.

Foto 18. Vista de la palma de la mano izquierda de la momia del faraón
Neferefre, encontrada dentro de su pirámide. Abusir, V dinastía. Foto de
Eugen Strouhal, reproducida por cortesía del autor y de Miroslav
Verner/Instituto Checo de Egiptología ©.

Foto 19. La momia recientemente identificada como la de la reina
Hatshepsut. Museo de El Cairo, XVIII dinastía. Foto del SCA ©.

Foto 20. La estatua-jeroglífico de Ramsés II. El nombre jeroglífico de cada
uno de los componentes de la misma: dios sol (Ra), el faraón niño (mes)
y el junco que sujeta en la mano (su), componen el nombre del faraón.
Museo de El Cairo, XIX dinastía. Fotos de José Miguel Parra ©.

Foto 21. Arpista ciego tocando. Tumba de Rekhmire (TT 100). Tebas oeste,
XVIII dinastía. Foto de José Miguel Parra ©

Foto 22. Ejemplo de vértebra de un hombre (guanche) atravesada por una
azagaya. Museo Arqueológico de Tenerife. Fotos de José Miguel Parra
©.

Foto 23. Los pies de Nesperennub en la imagen 3D generada tras un TAC.
Imagen reproducida por cortesía de SGI ©.



Foto 24. Momia de babuino encontrada en la «tumba de los animales». Valle
de los Reyes (KV 50). Museo de El Cairo. Foto de Nacho Ares ©,
reproducida por cortesía del autor.

Foto 25. Momia de ibis. Museo de El Cairo, Baja Época. Foto de Nacho Ares
©, reproducida por cortesía del autor.

Foto 26. Momia negra de la cultura Chinchorro. Chile. Foto de Bernardo
Arriaza ©, reproducida por cortesía del autor.

Foto 27. Momia congelada de un sacrificio humano incaico, encontrada en la
cima del monte Llullaillaco. Argentina. Foto de Johan Reinhard ©,
reproducida por cortesía del autor.



FOTO 1. Momia de halcón de la Baja Época y radiografía que demuestra que su contenido no es un ave
rapaz.



FOTO 2. Isis, transformada en milano, siendo fecundada por la momia de Osiris. Templo de Seti I en
Abydos, XIX dinastía.

FOTO 3. Horus y Anubis realizando ofrendas a Osiris y Tauseret. Tumba de dicha soberana en el Valle
de los Reyes, XIX dinastía.



FOTO 4. Los primeros intentos de momificación. Momia B85 de Hieracómpolis, conocida como
«Paddy».



FOTO 5. Vista posterior del sudario de la «Dama blanca». Tebas, XX dinastía (?).



FOTO 6. Plañideras en la tumba de Ramose (TT 55). Tebas, XVIII dinastía.



FOTO 7. Estela funeraria con la fórmula de invocación. Museo Británico, Reino Antiguo.

FOTO 8. La tumba de Ankhtifi. Moalla, X dinastía.



FOTO 9. Fachada de una tumba saff anónima, TT 282. Tebas oeste, Reino Medio.

FOTO 10. Escena de la tumba de Ramose (TT 55). Tebas oeste, XVIII dinastía.



FOTO 11. Restos de los pilonos y escaleras de acceso de varias de las tumbas de Asasif. Deir el-Bahari,
XXVI dinastía.

FOTO 12. El interior del «palacio funerario» de Khasekhemuy en Abydos, II dinastía.



FOTO 13. La pirámide escalonada de Djoser vista desde el suroeste. Saqqara, III dinastía.

FOTO 14. La pirámide de Huni vista desde el norte. Meidum, III dinastía.



FOTO 15. La pirámide romboidal de Esnefru vista desde el noroeste. Dashur, IV dinastía.

FOTO 16. La pirámide Roja de Esnefru vista desde el noreste. Dashur, IV dinastía.



FOTO 17. Los templos del circo de Deir el-Bahari: de izq. a der., Montuhotep II, Tutmosis III y
Hatshepsut. Sobre ellos, la pirámide natural de El-Qurn.

FOTO 18. Vista de la palma de la mano izquierda de la momia del faraón Neferefre, encontrada dentro
de su pirámide. Abusir, V dinastía.



FOTO 19. La momia recientemente identificada como la de la reina Hatshepsut. Museo de El Cairo,
XVIII dinastía.

FOTO 20. La estatua-jeroglífico de Ramsés II. El nombre jeroglífico de cada uno de los componentes de
la misma —dios halcón (Ra), el faraón niño (mes) y el junco que sujeta en la mano (su)— componen el
nombre del faraón. Museo de El Cairo, XIX dinastía.



FOTO 21. Arpista ciego tocando. Tumba de Rekhmire (TT 100). Tebas oeste, XVIII dinastía.

FOTO 22. Vértebra de un hombre guanche atravesada por una azagaya. Museo Arqueológico de
Tenerife.



FOTO 23. Los pies de Nesperennub en la imagen 3D generada tras un TAC.



FOTO 24. Momia de babuino encontrada en la «tumba de los animales». Valle de los Reyes (KV 50).
Museo de El Cairo.



FOTO 25. Momia de ibis. Museo de El Cairo, Baja Época.



FOTO 26. Momia negra de la cultura Chinchorro (Chile).



FOTO 27. Momia congelada de un sacrificio humano incaico, encontrada en la cima del monte
Llullaillaco (Argentina).



Notas

INTRODUCCIÓN

1. Sobre esta sustancia, véase la nota 13 del capítulo 3.



CRONOLOGÍA

1. Según Baines y Malek, 2002.



1. LAS PRIMERAS MOMIAS EGIPCIAS EN EUROPA

1. Sabedor de su valor y convencido de sus propiedades, en 1809 el sha de Persia envió una muestra
del maravilloso medicamento a la reina de Inglaterra.



2. Paré, A.: Discours de la mumie, 1582, p. 8.



3. La pasta de madera no se empleó en la fabricación de papel hasta años después.



4. Unidad de medida que equivale a unos 2,5 gramos. El peso varía ligeramente según el período
histórico del que se trate.



5. Vernus, P.: Affaires et scandales sous les Ramsès, 1993, pp. 19-20.



6. Vernus, P.: Affaires et scandales sous les Ramsès, 1993, p. 27



7. De las tres grandes colecciones que reunió Salt, la primera fue vendida al Museo Británico, que le
pagó menos dinero del que había invertido en conseguirla. Escamado por la tacañería de sus
compatriotas, no puso objeciones a que la segunda fuera estudiada por Champollion, quien convenció
al rey de Francia para que la comprara para el recién creado Museo del Louvre, a un precio acorde con
su valor. La tercera, finalmente, fue subastada por Sotheby’s en un millar de lotes; sus ganancias fueron
importantes.



8. Quien a la vez mantenía un lucrativo negocio de fabricación y venta de falsificación de piezas
egipcias de gran calidad.



9. Son más conocidas como las momias de «los dos hermanos», aunque los estudios realizados
sugieren que en realidad no eran familiares, pues existen 30 años de diferencia de edad entre ellas y sus
características raciales difieren demasiado.



2. LOS ORÍGENES DE UNA COSTUMBRE ANCESTRAL

1. El cuerpo apareció sentado, con la espalda apoyada contra la pared de un antiguo pozo de
extracción de pizarra, orientado hacia el este y con la cabeza mirando al cielo. Las piernas estaban muy
encogidas y giradas hacia la izquierda. El brazo de ese mismo lado reposaba doblado sobre la pelvis y
el derecho estaba estirado detrás de la espalda.



2. En los papiros donde se conserva la sentencia con la cual se castiga a los perpetradores de la
conjura contra Ramsés III, los nombres de los condenados aparecen tergiversados, de modo que no sólo
no se conserve para la eternidad, sino que el apelativo con el que se los conozca les produzca
ignominia. Entre los condenados tenemos a Pabakkamen «ese servidor ciego» y a Mesedsure «Ra le
odia», cuyos nombres reales probablemente fueran Pabakenimen «el servidor de Amón» y Merire «el
amado de Ra».



3. Roccati, A.: La littérature historique sous l’Ancien Empire égyptien, 1982, pp. 217-218 § 205.



4. López, J.: Cuentos y fábulas del antiguo Egipto, 2005, p. 51.



5. Allen, J. P.: «Funerary texts and their meaning», en D’Auria, S. (et al.): Mummies and magic,
1988, p. 44.



6. Wente, E.: Letters from Ancient Egypt, 1990, p. 215.



7. Allen, J. P.: «Funerary texts and their meaning», en D’Auria, S. (et al.): Mummies and Magic,
1988, p. 44.



8. Se explica entonces el interés que tuvieron los nobles del Reino Antiguo por enterrarse en las
proximidades de los complejos funerarios de los faraones. Cuanto más cerca, más fácil sería recibir el
influjo renacedor del rey.



9. Textos de las pirámides 582 § 1566-1567 (Allen, J. P.: «Funerary texts and their meaning», en
D’Auria, S. (et al.): Mummies and Magic, 1988, p. 45).



10. Textos de las pirámides 503 § 1080 (Faulkner, R.: The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 1969, p.
179).



11. En realidad, es muy probable que las gentes del común conocieran por transmisión oral alguno de
los conjuros y los utilizaran durante sus funerales.



12. Pir. 219 § 167 (Faulkner, R.: The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 1969, p. 46).



13. También se conocen unas pocas copias en papiro y en las paredes de algunas tumbas.



14. Como veremos en el capítulo 5, ataúd y sarcófago son cosas distintas, de modo que el nombre
Textos de los sarcófagos es equívoco, pues realmente se escribían en los ataúdes. Procede de la
tradición francesa, que los llama Textes des sarcophages; en cambio, la tradición inglesa sí hace la
distinción, pues los llama correctamente Coffin Texts y no Sarcophagi Texts. Para evitar confundir al
lector, seguiremos utilizando la expresión consagrada en español por el uso: Textos de los sarcófagos.



15. Hasta tal punto fue así, que en torno al Libro de los muertos se creó toda una «industria»
editorial. Los textos se copiaban e iluminaban en papiros, dejándose en blanco el nombre del difunto,
que se rellenaba a posteriori con el del comprador. En algún caso, el difunto era mujer y no siempre se
hizo concordar el género de todo el texto, lo que ha producido a los egiptólogos algún que otro
quebradero de cabeza.



16. Unidad egipcia de medida de superficie que equivalía a 0,25 ha.



17. Barguet, P.: Le livre des morts, 1986, pp. 163-164.



18. Los egipcios consideraban que en el corazón residían la inteligencia y las emociones del ser
humano.



19. Los faraones contaban con la ayuda adicional de los demás textos funerarios.



20. Weeks, K. R.: The Treasures of Luxor and the Valley of the Kings, 2005, p. 328.



3. EL PROCESO DE LA MOMIFICACIÓN

1. Sutton Hoo es un yacimiento anglosajón (siglos VI-VII d. C.) localizado al sureste de Gran Bretaña.
Allí se encontraron varios túmulos funerarios, entre ellos la tumba de un rey, enterrado en su barco con
un magnífico ajuar funerario.



2. Muchas de las víctimas de la erupción del Vesubio que arrasó las ciudades de Pompeya y
Herculano en el 79 d. C. quedaron enterradas bajo la ceniza expulsada por el volcán, que al poco
terminó solidificándose. Sus cuerpos quedaron así sellados en una tumba natural y, al descomponerse,
dejaron en el terreno un hueco con su forma exacta. Cuando G. Fiorelli dirigió los trabajos de
excavación de la ciudad (1860-1875), descubrió que si rellenaba con yeso los huecos que se
encontraban al excavar se obtenían «estatuas» de las personas muertas dos mil años atrás. Estatuas que
reproducían perfectamente no sólo los cuerpos, sino también los rasgos físicos y los ropajes de los
habitantes de las desgraciadas villas romanas.



3. Su nombre científico es el de saprófagos y son de todo tipo: insectos, gusanos, mamíferos, aves...



4. En estas condiciones, las grasas del cuerpo se transforman en una sustancia más estable, la
adipocira o «cera cadavérica», que se conserva en mejillas, pecho, abdomen, nalgas y ayuda a preservar
la apariencia externa del cuerpo.



5. Estos «puñados» de lino están formados por dos tipos de vendas, una muy ligera parecida a una
gasa y otra de tejido mucho más apretado. Cada venda de lino se plegaba varias veces sobre sí misma
hasta formar una tira de medio centímetro de grosor.



6. Trasladada al Real Colegio de Cirujanos de Londres, la momia resultó destruida en un bombardeo
durante la segunda guerra mundial.



7. Las vendas de las momias egipcias casi nunca se fabricaron ex profeso, sino que eran piezas de
tela usada cortadas en tiras.



8. Se trataba de una solución de natrón al 3 por 100.



9. Recientemente, C. Vogel ha sugerido que en realidad se trata de soldados que habrían vivido y
fallecido durante el reinado de uno de los primeros faraones de la XII dinastía.



10. Los intentos modernos de momificación han demostrado que, una vez infestado con escarabajos,
éstos pueden continuar viviendo en el natrón durante mucho tiempo. Si, como parece posible, muchos
cuerpos llegaban a manos de los embalsamadores ya infectados y éstos abarataban costos reutilizando
el natrón para los enterramientos de menor calidad, se comprende que en tantas momias se hayan
encontrado insectos.



11. Se trata de Aat y una reina anónima, encontradas en el interior de la pirámide de Amenemhat III
en Dashur. También se conocen unos cuantos ejemplos del Reino Antiguo.



12. El experimento realizado en 1994 por B. Brier y R. S. Wade (momificaron, siguiendo el antiguo
procedimiento egipcio, el cuerpo de una persona que había donado su cadáver a la ciencia) parece
demostrar que éste era el orden lógico, dictado por la propia anatomía humana. (Valloggia sostiene que
no es el estómago, sino el bazo, el que es extraído del cuerpo, pese a la confusión general.) Al tratarse
de una operación realizada a ciegas, al tacto y con el brazo introducido por una mínima incisión, no es
de extrañar que en muchos casos los riñones pasaran desapercibidos, situados como están ocultos tras el
peritoneo. Tanto es así que los egipcios ni siquiera poseían una palabra para referirse a ellos. Ese
mismo año de 1994, F. Janot realizó un estudio similar con la intención de comprobar la eficacia de las
réplicas de instrumentos de embalsamamiento que había construido.



13. El natrón es una sal natural formada por una composición variable de carbonato sódico (el
elemento principal), bicarbonato sódico (con el que aliviamos el ardor de estómago) y cloruro sódico
(la típica sal de mesa). En Egipto se encuentra en el wadi Natrón (cerca de El Cairo) y en Elkab (Alto
Egipto). La idea generalizada de que la momificación se realizaba mediante una solución líquida de
natrón se debe a una mala traducción de los versos de Heródoto (Historias, II 86). Por otra parte,
además de la incongruencia intrínseca que supondría utilizar un líquido para deshidratar algo, varios
experimentos modernos han demostrado que sólo el natrón sólido consigue el resultado que
conocemos.



14. Un embalsamamiento típico solía durar unos 70 días: unos 40 para desecar el cuerpo y unos 30
para vendarlo. No obstante, se conocen casos de duraciones mucho mayores, como los 274 días que
tardó en estar lista la momia de la reina Meresankh (IV dinastía), como se deduce de los textos inscritos
en su mastaba.



15. El pene de Tutankhamon fue embalsamado en posición erecta y así fue encontrado por Douglas
Derry, cuando estudió la momia a los pocos años de ser descubierta. Sin embargo, cuando ésta fue
analizada de nuevo en 1968, los investigadores observaron con sorpresa que el pene de su majestad
había desaparecido. Como siempre sucede cuando se habla de este faraón, comenzaron a circular las
más extrañas historias sobre el origen y la personalidad del ladrón. Lucubraciones que sólo terminaron
en el 2005, cuando, al someterse la momia a un TAC, el equipo que la estudiaba encontró el pene
perdido ¡entre la arena que hay bajo el cuerpo del faraón! La «fatiga de materiales» y algunos
traqueteos a lo largo de los años habían producido la desafortunada emasculación regia.



16. Z. Iskander, en cuyo trabajo se basa mi lista, considera que en total hay trece etapas en una
momificación, mientras que A. P. Leca sólo habla de doce.



17. El propio Heródoto (Historias II 85-87) menciona tres tipos de embalsamamiento: el completo
(como el descrito para el Reino Nuevo), el de tipo medio (con evisceración por el ano) y el barato
(limitado a una lavativa de aceites purificadores).



18. Es curioso, pero los pechos femeninos casi siempre se dejaban sin rellenar.



19. Sobre estos personajes véase el capítulo 5.



20. Los vasos canopos, parte intrínseca del ritual, siguieron formando parte del ajuar funerario,
aunque vacíos.



21. Strudwick, N.: Texts from the Pyramid Age, 2005, n.º 243, p. 337.



4. LOS RITUALES DE ENTERRAMIENTO

1. Clère, J. J.; Vandier, J.: Textes de la première période intermédiaire et de la XIème dynastie, 1948,
pp. 47-48.



2. Lapp, G.: Opferformel, § 329, 2.



3. Goyon, J. C.: Rituels funéraires de l’ancienne Égypte, 1972, pp. 78-79.



4. Goyon, J. C.: Rituels funéraires de l’ancienne Égypte, 1972, p. 46.



5. Goyon, J. C.: Rituels funéraires de l’ancienne Égypte, 1972, p. 50.



6. López, J.: Cuentos y fábulas del Antiguo Egipto, 2005, p. 52.



7. Al inclinarse hacia delante con los cabellos sueltos, las plañideras realizaban un ritual, el del
«gesto nun». Su pelo ondulado se representa en las paredes de las tumbas de forma similar al signo del
agua , en una clara identificación de aquél con las aguas primordiales de las que surgió el creador.
Agitar los cabellos equivalía a poner en movimiento las aguas regeneradoras de vida.



8. Durante el Reino Antiguo se detenían primero en la tep-ibu o «tienda de purificación» y
seguidamente en el wabet o «lugar de purificación». Los relieves del Reino Nuevo señalan que primero
se detenía en la seh netjer Inepu o «caseta divina de Anubis» y luego en la iabet usekht o «sala de
purificación».



9. Para alguien enterrado en Tebas realizar la peregrinación a Abydos (situada unos 80 kilómetros al
norte) no supondría muchos problemas, pero sí tener que acercarse hasta el Delta. Alguien enterrado en
Saqqara tendría justo el problema contrario.



10. Se trata de un gorro cónico que recuerda a las nervaduras de la estructura interna de la corona
blanca del Alto Egipto o la planta hekher. Seguramente estaba tejido con fibras vegetales.



11. En ocasiones se menciona que estas direcciones son el norte y el sur, estando relacionadas
entonces con las ciudades de Sais y Buto (en el Delta) y Abydos (en el Alto Egipto).



12. Este ritual se realizaba también a las estatuas (ya fueran del dios, del rey o de un particular) y a
los templos.



13. Strudwick, N.: Texts from the Pyramid Age, 2005, n.º 1, p. 67.



14. Pir. 21 § 13-14 (Faulkner, R.: The Ancient Egyptian Pyramid Texts, pp. 3-4).



15. Tal cual aparecen en la traducción de Goyon, los pasos de la ceremonia de la «apertura de la
boca» durante el Reino Nuevo eran los siguientes: PRELIMINARES: 1) introducción; 2) purificación con
las cuatro agujas nemset; 3) purificación con las cuatro agujas deshret; 4) purificación con natrón del
Alto Egipto; 5) purificación con natrón del Bajo Egipto; 6) purificación con incienso; 7) fumigación
con incienso; 8) entreacto; ANIMACIÓN DE LA ESTATUA: 9) despertar del sacerdote sem; 10) captura
antes de la animación de la estatua, 11) el sacerdote sem se viste; 12) introducción de los artesanos; 13)
recurso a los artesanos especializados; 14) toque de la boca con el meñique; 15) cincelado (?) del
rostro; 16) pulido (?) de la boca; 17) anuncio del final de la estatua; 18) entrega de la estatua; 19-20-21)
el sacerdote sem se viste; 22) entreacto; LOS RITOS DEL ALTO EGIPTO: 23) sacrificio del animal del Alto
Egipto; 24) ofrenda del corazón y la pata trasera; 25) se utiliza la pata del animal para abrirle la boca y
los ojos; 26) apertura de la boca con la azuela netjerty y los instrumentos rituales; 27) apertura de la
boca con el instrumento ur-hekau; 28) presentación de la estatua al noble; 29) presentación final; 30)
pulido final (?); 31) se va en busca y se trae al «hijo bien amado»; 32) apertura de la boca con la
cuchilla medjedefet y el dedo de oro; 33) segunda apertura de la boca con el meñique; 34) se trae el
aguamanil nemset; 35) fórmula del objeto abet; 36) fórmula de los cuatro objetos abet; 37) presentación
del objeto psesh-kaf; 38) ofrenda de uvas; 39) se trae una pluma de avestruz; 40) llamada al sacerdote
sem; 41) se trae una copela de agua; 42) salida del hijo bien amado; LOS RITOS DEL BAJO EGIPTO: 43)
sacrificio del animal del Bajo Egipto; 44) se presentan el corazón y el pernil; 45) se utiliza la pata del
animal para abrirle la boca y los ojos; 46) apertura de la boca con una azuela; CEREMONIA DEL VESTIDO:
47) incensado; 48) se trae la cinta de la cabeza; 49) se presenta el pañuelo siat; 50) se presenta la tela
blanca; 51) se trae la tela verde; 52) se trae la tela ines, roja; 53) se trae la tela idemi; 54) el collar
usekh; 55) unción y oración; 56) se traen dos sacos de maquillaje, verde y negro; 57) se traen cetros y
armas; 58) sahumar con el incensario; 59) incensado y letanía; 60) incensado delante de la estatua; 61)
incensado; 62) aspersión con el aguamanil nemset; 63) libación; COMIDA FUNERARIA: 64) incensado;
65) preparación de la ofrenda: 66) incensado; 67) purificación de la ofrenda; 68) consagración de los
animales de la ofrenda; 69) recitado de las glorificaciones, libación y menú de la ofrenda; 70) fórmula
de invitación a la comida, recitado del proscinema y cierre del rito; 71) incensado a Ra-Horakhty; RITOS
DE CIERRE: 72) fórmula de ofrenda a los dioses y cierre de la ceremonia, ofrenda de letanía, fórmula de
cierre; 73) transporte a la capilla; 74) la estatua es colocada dentro de su capilla; 75) oración final.



16. Dado el origen predinástico de este utensilio, quizá la ceremonia pueda remontarse a los primeros
momentos de la civilización egipcia.



17. Hasta la llegada de los hyksos, durante el Segundo Período Intermedio, los egipcios no
conocieron el hierro mineral.



18. Wilson, J.: «Funerary Services of the Egyptian Old Kingdon», JNES 4 (1944), p. 208.



19. Actualmente se tiende a considerar que estos conos no son tales, sino una representación
simbólica del buen olor que desprendía el perfume propiamente dicho.



20. Tylor, J. J.; Griffith, F. Ll.: The Tomb of Paheri at El Kab, 1894, lám. 7.



21. Los participantes en el funeral de Tutankhamon, por ejemplo, consumieron carne de vaca, de
cordero, de pato y de ganso. Los restos fueron depositados dentro de jarras en el corredor de acceso a la
tumba y, tras la primera tentativa de robo de la tumba (KV 62), se enterraron en el «Pit» KV 54 del
Valle de los Reyes. Allí fueron encontrados en 1907 por Theodore Davies.



22. Por ejemplo, Ipi, quien fuera visir de Amenemhat I, dispuso que la producción de al menos 57
aruras de terreno fuera destinada al sostén de su culto funerario.



23. En muchos casos, estas listas de ofrendas son puramente ficticias, pero se incorporan a la
decoración con la intención de que al representarlas se conviertan en reales en el más allá.



24. En el caso de los soberanos, y los dioses, el ritual de la ofrenda diaria se repetía por la mañana y
por la tarde ante la estatua del difunto o la divinidad, pero con mayor aparato. Por otra parte, sólo el
sumo sacerdote estaba cualificado para penetrar en el sanctasanctórum y encargarse del cuidado de la
estatua del dios.



25. Roccati, A.: La littérature historique sous l’Ancien Empire égyptien, 1982, p. 151 § 130.



26. Con este nombre conocían los egipcios los templos funerarios de los faraones enterrados en el
Valle de los Reyes.



5. AMULETOS, ESTELAS, SARCÓFAGOS...

1. Barguet, P.: Le Livre des Morts des anciens Égyptiens, 1967, p. 75.



2. «Ataúd» procede del árabe, mientras «sarcófago» procede del griego y significa «comedor de
carne». Sin duda, la facilidad y rapidez con la cual los sarcófagos de piedra porosa, como la caliza, se
embebían de los líquidos de la descomposición cadavérica los llevó a pensar que se «comían» los
cadáveres.



3. El per-ur es el santuario del Alto Egipto y presenta una cubierta curva e inclinada desde la fachada
hasta la parte posterior del edificio .



4. Dodson, A.: «Canopic Jars and Chests» en Redford, D. B.: The Ancient Gods Speaks, 2002, p. 45.



5. Barguet, P.: Le Livre des borts des anciens egyptiens, 1967, p. 42
6. Mc Dowell, A. G.: Village Life in Ancient Egypt, 1999, p. 70-71.



6. TUMBAS DE RICOS Y POBRES

1. Esta afirmación es sólo una figura literaria porque, en realidad, la mayoría de las tumbas de la
época faraónica fueron construidas pensando en el difunto y su esposa. Sin contar con las posibles
reutilizaciones posteriores por parte de miembros de la familia.



2. Se trata del enterramiento, sin ofrendas funerarias, de una mujer de unos cuarenta años que yace
en posición fetal sobre el costado izquierdo, con la mano izquierda bajo la cara y la derecha puede que
sobre ella (c. 8000 a. C.).



3. Al menos así sucede en todas las mastabas situadas al norte de Elkab; en las situadas al sur de esta
localidad ocurre justo lo contrario: el nicho de ofrendas principal es el situado al norte. N. Kanawati
sugiere como explicación que en esta época las mastabas estaban orientadas hacia un lugar concreto
que muy bien podía ser Hieracómpolis. El emplazamiento del nicho principal varía dependiendo de
dónde se encontrara la tumba, al norte o al sur de la ciudad.



4. Palabra que parece derivar de la expresión árabe que significa «lleno de agujeros».



5. Podía haber varios de estos pozos, algunos situados en el interior de la tumba.



7. LAS TUMBAS DE LOS REYES

1. Cuando a finales del siglo xix E. Amélineau y W. M. F. Petrie excavaron las tumbas de Abydos
nadie dudaba de que eran reales. Cuando W. B. Emery descubrió las mastabas de Saqqara en la década
de 1930 llegó a la conclusión de que en realidad eran éstas las verdaderas sepulturas de los reyes tinitas.
Desde entonces ha habido un debate entre los defensores de ambas posturas, que parece haber quedado
zanjado definitivamente en favor de la hipótesis original: Abydos fue la necrópolis real de las dos
primeras dinastías.



2. El faraón Djer rodeó su tumba con 590 sepulturas de servidores.



3. Este nombre sólo se utiliza a partir del Reino Nuevo; en las fuentes contemporáneas este soberano
aparece mencionado como Netjerkhet.



4. Son estructuras macizas, cuyos únicos huecos interiores son un pequeño pasillo de acceso y una
habitación. Sólo el templo T y el templo funerario son edificios verdaderos.



5. Los egiptólogos no se ponen de acuerdo a la hora de atribuir la estructura escalonada de la
pirámide de Meidum a Huni o Esnefru. Si el segundo fuera el responsable de ella, se habría construido
un total de cuatro pirámides, lo cual parece realmente exagerado. Considerarla obra de Huni
simplificaría este problema, pero no aclara el motivo de su transformación en pirámide verdadera a
manos de Esnefru, demostrada inequívocamente por la arqueología.



6. El aspecto de torre que tiene en la actualidad la pirámide se debe a la desaparición de varios de sus
escalones superiores. Lo que sus visitantes pueden ver hoy día es parte de los escalones tercero y cuarto
de la estructura de siete alturas y los escalones cinco y seis completos de la estructura de ocho alturas.
Por encima de ellos sólo son visibles algunos restos del séptimo escalón.



7. Se han sugerido otras reconstrucciones, como una mastaba cuadrangular (Dieter Arnold) o una
colina primigenia (Rainer Stadelmann).



8. Este soberano tuvo que construir una segunda pirámide en Hawara cuando aparecieron
amenazadoras grietas en la primera que construyó, dentro de un recinto rectangular, pero orientada de
este a oeste, en Dashur.



8. LAS MOMIAS DE LAS PIRÁMIDES

1. Amélineau, E.: Les nouvelles fouilles d’Abydos (1896-1897), 1897, p. 41.



2. Citado en Greaves, J.: Pyramidographia, Londres, 1646, p. 84.



3. Los objetos sacados de este complejo funerario tienen tendencia a perderse. El sarcófago de
Menkaure fue embarcado en el transporte Beatrice camino de Inglaterra, pero se hundió frente a las
costas de Cartagena en 1838. Está a la espera de ser rescatado.



4. A mediados del siglo XIX, el rey de Prusia encargó a Richard Lepsius que organizara una misión
arqueológica a Egipto. Sus principales objetivos eran copiar cuantos más textos mejor y reunir una
colección de valiosos y bellos objetos para los museos reales de Berlín. Además de excavar en algunos
yacimientos prometedores, Lepsius realizó un trabajo sistemático de prospección, dibujando
innumerables planos topográficos que todavía hoy sirven como referencia a los arqueólogos modernos.
En ellos fue señalando todos los accidentes del terreno que le parecían ser ruinas o restos de la
actividad de los antiguos habitantes de Egipto. En el plano que dedica a Abusir aparecen marcados dos
montículos con los números XXIV y XXV, una pirámide de reina y una tumba regia.



5. El orden en que fueron excavadas las pirámides con textos es el siguiente: 1.ª, en mayo de 1880, la
pirámide de Pepi I; 2.ª, en diciembre de 1880, la pirámide de Merenre; 3.ª, en febrero de 1881, la
pirámide de Unas; 4.ª, en febrero-abril de 1881, la pirámide de Pepi II; 5.ª, en mayo de 1881, la
pirámide de Teti.



6. Petrie, W. M. F.; Brunton, G.; Murray, M. A.: Lahun II, 1923, p. 13.



9. LOS DESPOJOS DE LOS CREADORES DEL IMPERIO

1. Posiblemente se tratara de la de Ramsés I (véase el capítulo 1).



2. Dada la influencia que la actividad del Servicio de Antigüedades tenía en la vida egipcia, el
nombramiento de su director era muy mirado por las potencias dominantes, Gran Bretaña y Francia.



3. El poblado de Gurna (en realidad, todos los de la orilla occidental) se encuentra enclavado en una
de las laderas de la necrópolis de Tebas. No son pocas las casas que utilizan como sótano o fresquera
una antigua tumba. Desde el 2007 el gobierno egipcio ha comenzado a desalojar y derribar todas estas
casas y asentar a sus habitantes en un poblado nuevo construido al norte, alejado de la necrópolis.



4. Además de los golpes de rigor, se habla de la piel de la planta del pie arrancada a tiras, de
recipientes metálicos calientes colocados sobre la cabeza y de otras lindezas semejantes.



5. En la tumba se encontraron también los cuerpos de las reinas Tetisheri, Ahmose-Inhapi, Ahmose-
Nefertari, Nodjmet y Henttawy A y de casi una veintena más de personajes de la corte.



6. Citado en Reeves, N.: Ancient Egypt. The Great Discoveries, 2000, p. 65.



7. Reeves, C. N.: Valley of the Kings. The Decline of a Royal Necropolis, 1990, p. 235.



8. Reeves, C. N.: Valley of the Kings. The Decline of a Royal Necropolis, 1990, p. 237.



9. En agosto de 1901 el Strand londinense había comenzado a publicar en forma de serial El perro de
los Baskerville.



10. Con gran sorpresa, después de la resolución del asunto Carter descubrió que el barco había sido
vendido ¡al Museo de El Cairo!



11. En época faraónica la tumba sufrió dos saqueos frustrados, que supusieron la desaparición de
muchas joyas de pequeño tamaño, de los perfumes y de los aceites en ella almacenados, así como la
pérdida de la disposición original de algunos objetos de la antecámara y del anexo.



12. El cráneo es dos desviaciones estándar demasiado grande para el cuerpo, lo cual entra en la
variación morfológoca normal.



13. Smith, G. E.: The Royal Mummies, 1912, pp. 79-80.



14. Una etiqueta de la momia de Ramsés IX nos informa de que fue allí donde fueron depositadas.



15. Dado que uno de los ataúdes en los que se encontró la momia de Tutmosis I fue reutilizado con el
nombre de Pinedjem I (si bien originalmente perteneció a Tutmosis I), en la primera publicación de las
momias el cuerpo de este soberano aparece identificado como «Pinedjem I». Un claro ejemplo de las
dificultades de la identificación.



10. LAS MOMIAS REALES DE TANIS

1. Hoy sabemos que Avaris es la actual Tell el-Daba.



2. Goyon, G.: La découverte des trésors de Tanis, 2004, p. 112.



3. La numeración de las tumbas sigue correlativamente el orden en el que fueron descubiertas, pues
los trabajos continuaron hasta mayo de 1940, cuando finalizó la drôle de guerre en Europa y Francia
fue derrotada por los ejércitos alemanes pocas semanas después. El equipo francés tuvo que regresar.
Tras la guerra los trabajos se reanudaron dirigidos durante veinte años por Jean Yoyotte y,
posteriormente, por Pierre Brissaud hasta la actualidad.



11. LA PALEOPATOLOGÍA

1. Sir M. A. Ruffer, citado en Campillo, D.: Introducción a la paleopatología, 2001, p. 27.



2. Heródoto, Historias II, 13.



3. En 1993, la Organización Mundial de la Salud calculaba que todavía el 12 por 100 de la población
del país padecía esquistosomiasis. R. M. Hicks calcula que, en la década de 1980, entre el 70 y el 90
por 100 de la población rural masculina estaba infectada.



4. La anemia es visible en momias y esqueletos por la presencia de agujeros porosos en la bóveda
craneal y las órbitas de los ojos (hiperostosis porosa y criba orbitalia).



5. Nunn, J.: Ancient Egyptian Medicine, 1996, p. 91.



6. En la momia 1770 de Manchester, perteneciente a una mujer joven, se han encontrado gusanos
macho calcificados.



7. Si el gusano ataca los tejidos, el resultado puede ser daños en los tendones y anquilosamiento de
las articulaciones. Atendiendo a la inflamación de la tibia apreciada en 92 momias egipcias de todas las
épocas, se ha sugerido que el 15 por 100 de la población pudo haber estado infectada en algún
momento por este parásito.



8. Assmann, J.: The Mind of Egypt, 2002, p. 360.



9. Galán, J. M.: Cuatro viajes en la literatura del antiguo Egipto, 2000, p. 85.



10. Un material del que se suele decir que las habitaciones construidas con él son frescas en verano y
cálidas en invierno, pero que en realidad son justo lo contrario.



11. En este caso no se puede saber a ciencia cierta el origen de la deformidad, pudiendo tratarse de
una escoliosis u otra enfermedad deformante.



12. Otros especialistas consideran que se trata sencillamente de una deformidad ósea.



13. López, J.: Cuentos y fábulas del antiguo Egipto, 2005, p. 47.



14. Vernus, P.: «Un décret de Thoutmosis III relatif à la santé publique (P. Berlín 3049, vo XVIII-
XIX)», Orientalia 48 (1979), pp. 177.



15. Entre el 93 y el 100 por 100 de las mandíbulas estudiadas presenta atrición (desgaste extremo de
las coronas dentarias).



16. Un estudio, ya con algunos años de antigüedad, calcula que los animales nos han transmitido
todas estas enfermedades: perros (65), bóvidos (45), ovicápridos (46), cerdos (42), caballos (35),
ratas/ratones (32), aves (26).



17. A finales del Paleolítico, la altura media de los varones en yacimientos que van desde Ucrania a
los Balcanes, pasando por el norte de África, era de 1,77 metros para los hombres y de 1,66 metros para
las mujeres. A finales del Neolítico la altura había disminuido entre 10 y 15 centímetros
respectivamente.



18. Teniendo siempre en cuenta que, pese a sus esfuerzos, el Estado egipcio nunca fue capaz de
paliar las hambrunas ocasionales que se producían en el país.



19. Estudios recientes parecen sugerir que las proporciones físicas de los egipcios eran negroides.
Esto no significa que fueran negros, sino que su estructura ósea se asemeja más a la de los negros
contemporáneos que a la de los blancos contemporáneos.



20. Acompañados por la ofrenda de 660 aves al mes, lo que viene a significar cerca de 8.000 al año.



21. En 1917, los prisioneros de las cárceles egipcias eran alimentados atendiendo al siguiente
baremo: 1.800 calorías para subsistir, 2.200 calorías para trabajos ligeros y 3.200 calorías para los
trabajos pesados.



22. Se ha encontrado que entre el 10 y el 20 por 100 de las momias presentan arterioesclerosis, lo
cual indica qué parte de la población formaba el grupo social superior, con acceso habitual a grasas
animales.



23. Todavía a principios del siglo XX la situación en Egipto era terrible. Los datos del Foundling
Hospital de El Cairo nos informan de que de 112 nacimientos habidos allí en el año 1906, se
produjeron 95 fallecimientos. En 1910 la tasa de mortalidad en Egipto era del 376 por 1.000.



24. La duración perfecta de la vida humana para los egipcios, según aparece en los textos y la
literatura de la época faraónica.



25. López, J.: Cuentos y fábulas del antiguo Egipto, 2005, 51.



12. LA ARQUEOLOGÍA DE LA MUERTE

1. En otras ocasiones, como en Çatal Hüyük, sucede justo lo contrario, que se puede estudiar un
lugar de habitación, pero no se tienen restos humanos.



2. En plena campaña de salvamento auspiciada por la Unesco para evitar el desastre arqueológico
que iba a suponer la presa de Asuán.



3. Nunn, J. F.: Ancient Egyptian Medicine, 1996, p. 181.



4. La presencia de esclavos en el Egipto faraónico se puede considerar nula, sobre todo si la idea que
tenemos en mente de sociedad esclavista es la grecorromana. A pesar de que se conocen muchos casos
de esclavos, se trata de elementos aislados, que nunca supusieron una aportación relevante a la
economía del país.



5. Roccati, A.: La littérature historique sous l’Ancien Empire égyptien, 1982 , p. 109 § 78.



6. Roccati, A.: La littérature historique sous l’Ancien Empire égyptien, 1982 , p. 109 § 79.



7. Mc Dowell, A. G.: Village Life in Ancient Egypt, 1999, p. 34.



8. Laffont, E.: Les livres des sagesses des pharaons, 1998, p. 46.



9. Ostracon Berlín 12630.



10. Taylor, J. H.: Mummy: The Inside Story, 2004, p. 10.



13. LAS MOMIAS DE ANIMALES

1. Aproximadamente un 20 por 100 del total.



2. Reisner, G. A.: «The dog which was honored by the king of Upper and Lower Egypt», BMFA 34
(1936), p. 97.



3. A lo que parece, los monos utilizados como mascota sufrían la extracción de los caninos, para
evitar las posibles consecuencias de sus mordiscos.



4. Se encontraron casi todos sus huesos, en algunos casos en conexión anatómica y con la piel
ennegrecida, quizá como resultado de alguna sustancia destinada a conservarlo mejor.



5. Faulkner, R.: The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 1969, pp. 133-134.



6. Heródoto y Plutarco comentan que el toro Apis era sacrificado a los veinticinco años de edad.



7. Se calcula que sólo en la necrópolis de Thot en Menfis hay cuatro millones de ibis momificados.



8. Dada su extraordinaria abundancia, con las momias de animal sucedió lo mismo que con las
momias humanas (véase el capítulo 1), hasta el siglo XIX fueron utilizadas para fines «espurios». Se
sabe de un cargamento de momias de gato, con un peso de 19 toneladas y formado por unos 180.000
ejemplares de ofrendas a Bastet, que fue exportado a Europa por esas fechas.



9. Es posible que las momias falsas procedieran de criaderos ajenos a la disciplina del templo y
fueran el típico engañabobos destinado a los «turistas».



10. En Saqqara se da un tipo especial de embalsamiento para babuinos. Tras sufrir un tratamiento
completo, en vez de ser vendados los animales eran introducidos sentados dentro de un santuario
rectangular, que luego se rellenaba por completo con yeso líquido, dejando al mono dentro.



14. LAS MOMIAS EN OTRAS CULTURAS

1. Atacama es el desierto más seco del mundo.



2. El cuerpo de la mujer no ha sido encontrado todavía, pero el marido terminó ahorcándose en la
cárcel.



15. LA MALDICIÓN DE LA MOMIA

1. Reeves, N.: Ancient Egypt. The Great Discoveries, 2000, p. 231.



2. Pir. 534 § 1278-1279 (Faulkner, R.: The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 1969, p. 202).



3. Simpson, W. K. (ed.): The Literature of Ancient Egypt, 2003, p. 463.



4. Bodin, J.: Coloquio de los siete sabios sobre arcanos relativos a cuestiones últimas, 1998, p. 85.



5. Blasco Ibañez, V.: La vuelta al mundo de un novelista, 1975, p. 766.



6. Corelli, M.: «Warned Carnarvon of peril in tomb, says Marie Corelli», World 24 marzo 1923, pp.
1, 4.



7. Las escaleras de acceso fueron descubiertas el 4 de noviembre de 1922 y la cámara funeraria
abierta el 16 de febrero de 1923.



8. La muerte de su hijo mayor, de resultas de las heridas recibidas durante la Gran Guerra, agravadas
por la gripe de 1918, le hizo buscar consuelo en el espiritismo como medio de seguir en contacto con su
primogénito.



9. Citado en Reeves, N.: The Complete Tutankhamun, 1995, p. 63.



10. Hankey, J.: A Passion for Egyptology, 2001, p. 4



11. Engelbach, R.: Air Force News, 17 de febrero de 1945, p. 2, citado por Hankey, J.: A Passion for
Egypt, 2001, p. 5, n. 6.



12. Vandenberg, P.: La maldición de los faraones, 1975, p. 28.



13. Durante su carrera fue secretario de embajada en Lisboa, Madrid, El Cairo y Roma.



14. Winlock, H. E.: «Curse of pharaoh dennied by Winlock», New York Times, 11 de febrero de
1934, p. 20.



15. Lee, C. C.: ... the grand piano came by camel, 1992, p. 140.



16. Winlock, op. cit., p. 20.



17. Smith, S.: Mostly Murder, 1959, pp. 77-78.



18. Conocida espiritista de la época.



19. Sólo durante la primera campaña, Carter calcula que fueron 12.000 las personas que se acercaron
al yacimiento a ver desde fuera cómo se desarrollaba la excavación. De haber actuado contra todas
ellas, la maldición se hubiera convertido en una verdadera epidemia y habría cundido el pánico; pues
todavía estaba muy presente la pandemia de gripe de 1918 y sus desastrosos resultados.



20. No recoge, por ejemplo, a Richard Adamson, sargento en funciones del ejército inglés que
durante siete años estuvo encargado de la seguridad del grupo y que muchas noches dormía en la
antecámara de la tumba mientras escuchaba a todo volumen discos en un fonógrafo prestado por Carter.
Como él mismo dijo: «Los chirriantes sonidos de la música que salían de la tumba bastaban para
asustar a cualquier ladrón». Tampoco aparecen los tres inspectores del Servicio de Antigüedades y los
representantes del servicio de prensa del gobierno egipcio que asistieron a la apertura de la tumba; ni,
por supuesto, las decenas de anónimos trabajadores de la orilla occidental contratados para realizar las
labores manuales de la excavación.



Momias
José Miguel Parra

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático,
ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea éste electrónico, mecánico, por
fotocopia, por grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción
de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (Art. 270 y
siguientes del Código Penal)

Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita reproducir algún fragmento
de esta obra.
Puede contactar con CEDRO a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 91 702 19
70 / 93 272 04 47

© del diseño de la portada, Jaime Fernández
© de la imagen de la portada, © The Print Collector -Heritage images- Age Fotostock

© José Miguel Parra, 2010

© Editorial Planeta S. A., 2015
Av. Diagonal, 662-664, 08034 Barcelona (España)
Crítica es un sello editorial de Editorial Planeta, S. A.
www.ed-critica.es
www.planetadelibros.com

Primera edición en libro electrónico (epub): octubre de 2015

ISBN: 978-84-9892-277-6 (epub)

Conversión a libro electrónico: Newcomlab, S. L. L.
www.newcomlab.com

http://www.ed-critica.es
http://www.planetadelibros.com

	Dedicatoria
	Agradecimientos
	Introducción
	Cronología
	Mapa de Egipto
	1. Las primeras momias egipcias en Europa
	2. Los orígenes de una costumbre ancestral
	3. El proceso de la momificación
	4. Los rituales de enterramiento
	5. Amuletos, estelas, sarcófagos...
	6. Tumbas de ricos y pobres
	7. Las tumbas de los reyes
	8. Las momias de las pirámides
	9. Los despojos de los creadores del imperio
	10. Las momias reales de Tanis
	11. La paleopatología
	12. La arqueología de la muerte
	13. Las momias de animales
	14. Las momias en otras culturas
	15. La maldición de la momia
	Conclusión
	Bibliografía
	Lista de figuras
	Lista de fotografías
	Fotografías
	Notas
	Créditos

